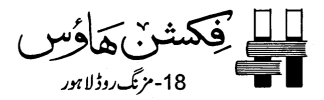
# فکشن ہاؤس کا کتابی سلسلہ (3) سہماہی میں اس

# ایڈیٹر: ڈاکٹر میارک علی



فون:7249218-7237430

E-mail:FictionHouse2004@hotmail.com

# مجلّه "تاریخ" کی سال میں جاراشاعتیں ہوں گی

# فهرست

#### مضامين

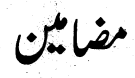
سمندر پارکی تاریخ بینک ویس لنگ 7 تعلیم ' ترقی اور بنیاد پر تی روبینه سمگل 48 کسان اور انقلاب حمزه علوی 151

# تحقیق کے نئے زاویے

قدیم معری عورت و اکثر مبارک علی 223 پیولوں کا کلچر و اکثر مبارک علی 230

> تاریخ کے بنیادی ماخذ سلاطین دہلی کاسیاسی نظریہ ضیاء الدین برنی ترجمہ: سید جمال الدین

> > فلوائے جمائداری کھنے والوں کا تعارف



# سمندریار کی تاریخ

ہینک ولیں لنگ (Henk Wesseling) ترجمہ: ڈاکٹر مبارک علی

سمندریار ملکوں کی ماریخ کا مضمون اگرچہ دلچیپ تو ضرور ہے، مگراس موضوع پر لکھنا کوئی آسان کام نہیں ہے۔ کیونکہ مضمون کو لکھنے سے پہلے اس سوال کا یوچھنا ضروری ہے کہ سمندر بار کی تاریخ کیا ہے؟ در حقیقت اس کی کوئی واضح اور ممل تریف سی ہے کہ اس کا کیا مطلب ہے اور اس کو کس طرح سجھنا چاہے؟ اگر برطانوی نقط نظرے ویکھا جائے تو تمام تاریخ بی سمندر پارکی تاریخ ہے۔ یمال تک کہ خود یونائیٹر کنگٹم (لین برطانیہ) کے کھ جھے بھی اس زمرے میں آ جاتے ہیں۔ آگرچہ ایک فرانسین محاورے کو آسان زبان میں بیان کیا جائے تو کما جا سکتا ہے کہ ہر اریخ کمی نہ کمی کے لئے سمندر پارکی تاریخ ہے۔ لیکن جب ہم نے اس اصطلاح کو استعال کیا تو ہمارے زبن میں اس کے یہ معنی نہیں تھے۔ اگر ایبا تھا تو پھریہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ہمارا اس سے کیا مطلب ہے؟ اس سوال کا جواب دینے کی ایک عملی شکل تو یہ ہے کہ ہم ان شائع شدہ کتابوں کے عنوانات دیکھیں کہ جو اس اصطلاح پر منی ہیں۔ مثلاً ایک فرانسیی کتاب کا عنوان ہے: "سمندر پار فرانس کی تاریخ" اے جس سوسائٹی نے چھلیا اس کا نام بھی کی ہے۔ یہ ورحقیقت ایک جرال تھا جو یوریی اور فرانسیی نوآبادیات کی تاریخ کے بارے میں مضامین چھلیا کرتا تھا۔ اس لئے جرانی کی بات نهیں کہ اس سوسائٹی کا ابتدائی نام "نوآبادیات کی تاریخ کا مطالعہ" تھا۔ بلجیم کی موجوده "سمندر پار ملول کی اکیدی" بھی ابتدائی دور میں "نو آبادیاتی سائنس کی اکیدی"

کملاتی تھی۔ جرمنی میں تحقیق مقالوں کی ایک سیریز چھپی جو "نو آبادیاتی اور سمندر پار

ملکوں کے مطالعہ" کے عنوان سے شائع ہو رہی ہے۔ اس لحاظ سے برٹش خوش قسمت

تھے کہ ان کے پاس "دولت مشترکہ" کا ادارہ ہے۔ اس لئے ان کے جرئل کا نام ہے

"دی جرئل آف امپیریل اینڈ کامن ویلنھ ہسٹری" یہ نام امپیریل اور سمندر ملکوں کی

آری نے مقابلہ میں زیادہ شستہ اور نفیس ہے۔ نینڈرلینڈ میں "رائل کولوئیل انسٹی

ٹیوٹ" نے اپنا نام بدل کر اب "رائل ٹروپکیل انسٹی ٹیوٹ" کر لیا ہے۔ کیونکہ محض

"ٹروپکیل ہسٹری" جی نہیں تھا۔

ناموں کی ان تبدیلیوں کو دیکھتے ہوئے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ آخریہ سب کچھ کیوں ہو رہا تھا؟ 1945ء کے بعد ''کولوٹیل'' کی اصطلاح آہت آہت اپنے معنی اور مفہوم کھو رہی تھی۔ اس لئے وہ ادارے جو اس سے وابستہ تھے ان کی بقا کے لئے ضروری ہو گیا تھا کہ وہ کسی ایسے نام کو اپنے لئے چنیں جو سابقہ نام سے مختلف ہو اور جس سے غیرجانبداری بھی ظاہر ہوتی ہو۔

لیکن دیکھا جائے تو مسلہ صرف یہ نہیں تھا کہ نام بدل دیا جائے۔ بلکہ اس کے ضروری تھا کہ نظر اور رویہ بھی بدلا جائے۔ اس تبدیلی کا بھیجہ یہ ہوا کہ سمندر پار ملکوں کی تاریخ نو آبادیاتی دور کی تاریخ کے مقابلہ میں زیادہ وسعت اور پھیلاؤ کے ماتھ ابھری۔ اس میں نہ صرف یہ کہ نو آبادیاتی نظام 'کولونیل طاقتوں' اور مقامی عوام کی جدوجمد شامل ہے' بلکہ غیریورپی اقوام کی معاشرتی' ساہی' ثقافی' اور سیاس تاریخ بھی اس کا حصہ ہے۔ یہی وہ مرحلہ ہے کہ جمال پر مسائل پیدا ہوئے: کیونکہ نہ صرف نظری طور پر' بلکہ عملی طور پر بھی سمندر پار کی تاریخ اس قدر پھیلی اور اس میں اس قدر وسعت آئی کہ مورخوں کے لئے یہ مشکل ہو گیا کہ اس کی کس طرح تعریف قدر وسعت آئی کہ مورخ ضرور ہیں کہ جو سمندر پار تاریخ کے مختلف عناصر کو ملا کر کیں۔ اگرچہ ایسے مورخ ضرور ہیں کہ جو سمندر پار تاریخ کا مورخ دو قتم کے ماخذوں پر انحصار کریا ہے۔ ایک بورپوں کا جمع کیا ہوا مواد' دو سرے غیریورپیوں اور مقامی لوگوں کی معلومات پر جو کہ لکھی ہوئی ہیں' یا جسے افریقہ کی تاریخ کے سلملہ میں جو غیر تحریری

ہے۔ تاریخ کے روایق مواد کی کی وجہ سے اسے دوسرے علوم سے مدو لینی پڑتی ہے، اور یمال علم آثار قدیمہ اسانیات اور علم بشریات قابل ذکر ہیں کہ جن کی مدو سے تاریخ کو لکھا جاتا ہے۔ اس لئے سمندر پارکی تاریخ وظف علوم کے مجموعہ کا سکم بن جاتی ہے۔

صرف میں کافی نہیں ہے۔ سمندر پار ملکوں کی تاریخ کے مورخ کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ اپن تمذیب کے علاوہ دوسری تمذیبوں اور ان کے کردار و عوامل سے واقف ہو۔ اس کا مطلب میہ ہوا کہ اس کی تعلیم روایتی اسلوب سے ہٹ کر وسیع اور مخلف تناظر میں ہونی چاہئے' اس مقصد کے لئے اس میں زبانیں سکھنے کی مہارت ہونی ضروری ہے۔ یمی وجہ ہے کہ سمندر پار ملکوں کے مورخ یا تو اور نشیل یا افریق مطالعات کے شعبوں میں ہوتے ہیں۔ کم از کم بورپ میں تو الیا ہی ہے (امریکه میں صورت طال زرا مخلف ہے) اگر کسی مورخ کا تقرر شعبہ تاریخ میں ہوتا ہے تو اس کے لئے یہ لازی ہو تا ہے کہ وہ لسانیات علم بشریات کیا آرٹ کے شعبہ کے ماہرین سے تعاون کر کے تحقیق کرے۔ جہاں تک یورپ کا تعلق ہے تو اس میں میہ نہیں ہو تا ہے۔ اگر کوئی فرانسیی تاریخ کا ماہر ہے تو وہ فرانسیس زبان کے شعبہ سے کوئی تعلق نہیں رکھے گا اور نہ ہی اس کی خواہش ہو گی کہ وہ فرنچ زبان سے متعلق کسی کانفرنس میں شرکت کرے۔ لیکن سمندر پار ملکوں کی تاریخ کے مورخ کو اپنے شعبہ کے علاوہ دوسرے علوم کے شعبول سے تعاون حاصل کرنا برتا ہے ماکہ زیر مطالعہ تهذیب یا معاشرہ کے بارے میں وہ زیادہ سے زیادہ شعور و آگئی حاصل کر سکے۔ لیکن ساتھ ہی میں اس کو دوسرے مورخوں کی شخفیق سے بھی خود کو باخبر رکھنا ہو تا ہے ناکہ جو کچھ اریخ میں اضافے ہو رہے ہیں وہ اس کی نظر میں رہیں۔ النذا اے اینے زیر مطالعہ علاقہ سے متعلق معلومات اور علم تاریخ کے بارے میں جانکاری کی دو چیزیں ہیں کہ جنہیں آپس میں ملانا ضروری ہو تا ہے۔

اگر تاریخی اختبار سے دیکھا جائے تو سیندر پار تاریخ میں اتحاد و ہم آہنگی کی ایک وجہ اور بھی ہے۔ سمندر پار کے اکثر ملک سابقہ نو آبادیاں ہیں' اور اب انہوں نے تیسری دنیا کی شکل میں ایک اتحاد قائم کر لیا ہے۔ الذا اکثر ان ملکوں کی تاریخ کو "تیسری دنیا کی تاریخ" بھی کما جانے لگا ہے۔ (۱) لیکن اب تیسری دنیا کا تصور ایک طرح سے ٹوٹ رہا ہے۔ کیونکہ اس میں اب کوئی ہم آجنگی باتی نہیں رہی ہے۔ بلکہ اگر غور کیا جائے تو یہ عجیب لگتا ہے کہ انڈیا اور انڈو نیٹیا کو سوڈان اور مالی سے محض اس لئے جو ڑ دیا جائے کہ وہ ماضی میں نو آبادیات تھیں اور یہ کہ غربت ان کے درمیان وجہ یک جتی دیا جائے کہ وہ ماضی میں نو آبادیات تھیں اور یہ کہ غربت ان کے درمیان وجہ کے جس سمندر پار ملکوں کی تاریخ اور تیسری دنیا کی تاریخ کو ایک دو سرے سے ملانا کوئی مناسب قدم نہیں ہے۔ اس وجہ سے بھی کہ امریکہ کی تاریخ بھی سمندر پار کی تاریخ بھی ماضی میں نو آبادی رہا ہے۔ گر اس کا مطلب یہ نہیں کہ اسے تیسری دنیا کی تاریخ کا حصہ بنا دیا جائے۔

یمال ہے موال بھی پیدا ہوتا ہے کہ اگر سمندر پارکی تاریخ ، پورپ کو نکال کر پوری دنیا کی تاریخ ہے ، تو کیا ہے اس قاتل ہے کہ اس کا مطالعہ کیا جائے۔ دراصل سمندر پار ملکول کی تاریخ ہیں اس دفت ایک نئی توانائی اور جذبہ آیا کہ جب دو سری جنگ عظیم کے بعد نو آبادیات آزاد ہوئیں اور انہوں نے کولونیل تاریخ کے ردعمل ہیں اپنی تاریخ کی تھکیل شروع کی۔ اس عمل میں انہوں نے تاریخ کے بہت سے ظاء پر کئے اور تاریخ کی انسرنو سے تعبیرہ تغییر کی۔ کیونکہ نئی قوموں کے لئے اپنے ماضی کو نہ صرف محفوظ رکھنا تھا بلکہ اسے جو مسنح کیا گیا تھا اسے بھی درست کرنا تھا۔ وہ لوگ بھی جو بغیر تاریخ کے شے ، انہوں نے بھی اپنی تاریخ تھکیل کی۔ اس پوری جدوجمد کے نائج بڑے موثر اور کامیاب نگلے۔ سمندر پار ملکوں کی تاریخ میں اس قدر پھیلاؤ ، وسعت ، اور بو قلمونی آگئی کہ وہ تاریخ کا محدود شعبہ نہیں رہی۔ یہ صبحے ہے کہ اسے وضعت ، اور بو قلمونی آگئی کہ وہ تاریخ کا محدود شعبہ نہیں رہی۔ یہ صبحے ہے کہ اس خضر جائزہ کے لئے ابھی بھی نئی نظریاتی بنیادوں کو تغیر کرنا ہے۔ اس سے پہلے کہ اس موضوع پر بحث کی جائے۔ میں مناسب سجھتا ہوں کہ تاریخ کے اس موضوع کا ایک موضوع پر بحث کی جائے۔ میں مناسب سجھتا ہوں کہ تاریخ کے اس موضوع کا ایک موضوع پر بحث کی جائے۔ میں مناسب سجھتا ہوں کہ تاریخ کے اس موضوع کا ایک موضوع پر بحث کی جائے۔ میں مناسب سجھتا ہوں کہ تاریخ کے اس موضوع کا ایک موضوع پر بحث کی جائے۔ میں مناسب سجھتا ہوں کہ تاریخ کے اس موضوع کا ایک

# سمندر ملکول کی تاریخ کی تاریخ: ایک جائزہ

و یکھا جائے تو ہر تہذیب و تمدن میں تاریخ کسی نہ کسی شکل میں موجود ہے۔

اندونیٹیا میں وقائع جے اس کی زبان میں "بابو" کہتے ہیں قدیم ماضی تک کے حالات بیان کرتے ہیں۔ اگرچہ ہندوستان کے ہندووں کو تاریخ ہے کوئی زیادہ دلچی نہیں تھی، لیکن مسلمانوں کو اس سے بہت زیادہ دلچی تھی اور ان میں وقائع نگاری کا گرا احساس تھا۔ اگرچہ وہ بھی صرف واقعات کی ترتیب کو محفوظ رکھتے تھے۔ جاپان اور چین میں یورپی طرز کی تاریخ نولیی کا ارتقاء ہوا، گریورپی تاریخ نولیی موجودہ شکل میں انیسویں صدی کی پیداوار ہے۔ اس طرز کو آجکل "تاریخی استدلال کا منہاج" کما جاتا ہے (اس میں تاریخ وار واقعات، علم لسانیات، متن کا تقیدی جائزہ، اور تفیرو تشریح شامل ہے) میں تاریخ نولی میں تاریخ سوچ اہم کردار اوا کرتی ہے۔ للذا اس سے واقعات کے اندر ایک خاص خصوصیت رکھتا ہے، اور اس کی اپنی قدر اور معیار ہوتے ہیں، ان اندر ایک خاص خصوصیت رکھتا ہے، اور اس کی اپنی قدر اور معیار ہوتے ہیں، ان عوامل کو بہتر طریقہ سے سمجھا جا سکتا ہے۔ تاریخ نولی کی اس ترقی میں جرمنی کے قوامل کو بہتر طریقہ سے سمجھا جا سکتا ہے۔ اس لئے اب تک اہم تاریخی تصورات کو ترمن زبان ہی میں اوا کیا جاتا ہے۔ اس لئے اب تک اہم تاریخی تصورات کو جرمن زبان ہی میں اوا کیا جاتا ہے۔ اس لئے اب تک اہم تاریخی تصورات کو جرمن زبان ہی میں اوا کیا جاتا ہے۔ اس لئے اب تک اہم تاریخی تصورات کو رکھن کا (Verstehen)) اور روح عمر (Zeitgeist)۔

تاریخ نولی کی اس تھیل سے جو نقطہ نظر ابحرا' وہ اپی ساخت میں یورپ کو مرکزی کردار دیتا ہے۔ جب اس نظریہ کے تحت عالمی تاریخ کا ذکر ہوتا ہے تو اس سے صف یورپ کی تاریخ ہوتی ہے' غیر یورپی لوگوں کو اس سے خارج کر دیا جاتا ہے۔ انہیں "بغیر تاریخ کے لوگ" (بیگل) سمجھا جاتا ہے۔ یا ایسے لوگ کہ جو مستقل طور پر ایک ہی جگہ تفھر کر رہ گئے ہیں (رائے) قدیم تندیبوں کو چھوڑ کر کہ جو ماضی کا حصہ ہیں' یہ قویس اس وقت تاریخ میں ابھریں' یا انہیں پہچانا گیا کہ جب یورپیوں نے انہیں فتح کیا۔ بسرطال اس کا یہ مطلب نہیں کہ یورپیوں کو اپنے علاوہ دوسری تمذیبوں سے کوئی دلچپی نہیں تھی' کیونکہ دو سری تمذیبوں کے مطالعہ کے لئے انہوں نے مشق علوم کے مطالعہ اور تمذیبوں کے بارے میں جانے میں ایک طرف تو بائبل اور لسانیات اور دوسری طرف کولوئیل ازم نے اہم کردار ادا کیا۔

ریناسال کے بعد بورپ کی اکثر جامعات میں بونانی اور لاطین زبانوں کے علاوہ عبرانی اور على زبانوں كے شعبے قائم ہوئے۔ بعد ميں انسين شعبوں سے مشرق وسطى اور على زبان کے مطالعہ و تحقیق کے شعبے ابھرے۔ ماریخی اور نقابلی لسانیات ' جو کہ انیسویں صدی میں ایک مقبول مضمون تھا' اس نے سنگرت زبان کے مطالعہ کا شوق بیرا کیا' جس کے نتیجہ میں ہندوستانی تہذیب و تدن کی تحقیق کے ادارے اور شعبے قائم ہوئے۔ لیکن اس سے بھی زیادہ تحقیق کا جذبہ نو آبلویاتی نظام کی وجہ سے پیدا ہوا۔ انیسویں صدی میں جامعات میں نو آبادیات کے لئے انظامیہ کے عمدیداروں کی تربیت کے خصوصی شعبے تھے۔ ان میں کولونیل یا امپیریل کورسز کے ساتھ ساتھ نو آبادیاتی ملکوں ی زبانوں اور نظم و نس کے کورسز بھی تھے۔ اگرچہ ان مطالعات کا نقطہ نظریوریی ہوا كريا تھا' ليكن ان ميں نو آبادياتي لوگوں كے بارے ميں بھى معلومات أنسى كى جاتى تھیں۔ اس طمن میں یہ ذکر کرنا ولچیں سے خالی نہیں ہو گا کہ 1897ء میں نیدر لینڈ میں نو آبادیاتی مطالعہ کے شعبہ میں جب تقرری کا مسلہ پیش آیا تو سلیکش سمیٹی نے ایک الیے امیدوار کی سفارش کی کہ جو مقامی لوگوں کے نقطہ نظر کو بھی اہمیت ویتا تھا۔ (2) لیکن مجموع طور پر صورت حال بیہ تھی کہ سمندر بار ملکوں کے لوگ مطالعہ ك لئة ايك موضوع ياش بن ك تقد مثلاً نيدر ليند من چيني لوگوں پر اس لئة تحقیق کی گئی کیونکہ ایسٹ انڈینز میں چینی کمیونٹی آباد تھی، جلیانیوں کے بارے میں اس لئے جانے کی خواہش ہوئی کونکہ وہ "پیلے خطرہ" کے طور پر ابھر رہے تھے اور اسلام ك بارے ميں اس لئے كه "مسلم جونيت" سے ور تھا اس كا نتيج بيہ ہوا كه مورخوں ی دو جماعتیں پیدا ہوئیں : مستشرقین کی چھوٹی جماعت کہ جو مشرق کی تہذیبوں کا مطالعه ان کی خصوصیات کی بنا پر کر رہی تھی' اور مورخوں کا ایک برا گروہ جو پورپ اور اس کی نو آبادیات کی تاریخ کو وسیع تناظر میں بردھا رہا تھا۔ اگرچہ دونوں گروہ ایک عی یونیورٹی میں ہوتے تھے' گران کا ایک دو سرے سے کوئی تعلق نہیں ہو تا تھا۔ 1945ء کے بعد صورت حال اندرونی اور بیرونی عناصر کی وجہ سے بدل گئے۔ بیرونی

عناصر میں نو آبادیاتی نظام کا ختم ہونا' بورپ کا زوال اور نئی عالمی طاقتوں کا ظهور تھا۔ اس

کی وجہ سے بورپ کے زبن میں تبدیلی آئی کہ اب ان کا دنیا کی تاریخ میں کیا کردار ہوتا چاہئے؟ اس نے بورپ کی مرکزی حیثیت کو بھی چینج کیا۔ النذا اب بورپ کے زوال پر بی زور و شور سے تحقیق ہونے گئی کہ جیسے اس کے عودج پر ہوئی تھی۔ ایک ڈچ مورخ پان ومائن نے یہ اعلان کر دیا کہ «بورٹی دور" ختم ہوا' اور "ایٹیائی صدی" کا آغاز ہو چاہے۔ (3)

لین ان سیای اور نظریاتی وجوہات کے علاوہ اندرونی تبدیلیاں بھی تھیں کہ جنہوں نے تاریخ کے مطالعہ کو ایک نیا رخ ویا۔ تاریخ کا علم بذات خود تبدیل ہو رہا تھا۔ جنگ کے بعد سابی اور معاشی تاریخ پر زور ویا گیا اور مورخوں نے فوجی اور سیای تاریخ بیں و پہی لینا کم کر دی اور ان موضوعات کی طرف توجہ دی کہ جن کا تعلق کلچر نبی شعور 'روزمرہ کی زندگی اور اس کے معمولات ' اور عام آدمی کی سرگرمیوں سے تھا۔ بیہ موضوعات نئے تھے ' اور انہوں نے نہ صرف یورپی تاریخ بلکہ غیریورپی تاریخ کو ایک موضوعات اور زاویہ دیا۔ کیونکہ اٹھارویں صدی تک خود یورپی تاریخ بھی سیاست تک محدود تھی۔

آثالز (Annales) کمتبہ فکر کے تحت آریخ کم سے کم غاتیت (یہ نظریہ کہ کا نات کے تمام تغیرات کمی مقصد کے تحت واقع ہوتے ہیں۔ اگریزی میں اس کے لئے Teleology کی اصطلاح ہے اور وگ (Whigs) انگلتان کی ساسی جماعت جو قدرے لبرل خیالات کی ترجمانی کرتی تھی' بمقابلہ ٹوری Tory پارٹی کے) نقطہ نظر سے دور ہوتی چلی گئے۔ اب مورخ اس بات کا مطالعہ کرنے گئے کہ کس ادارے کا ارتقاء کن کن مراحل میں ہوا۔ تبدیلی کے ساتھ ساتھ تسلسل کی بھی اہمیت ہو گئے۔ الب آریخ میں یورپ تبدیلی کی علامت بن کر ابحرا اور جب کہ ایشیا تسلسل کی۔ اس لئے ان دونوں کی مخالفت کی کوئی زیادہ اہمیت نہیں رہی۔ اس فقطہ نظر میں قومی ریاست آریخی تجربہ میں اہم مرکزی یونٹ نہیں رہی۔ اس طرح سے کولونیل طاقت اور نو آبادیات کی مخالفت بھی زیادہ اہم نہیں رہی۔ اس طرح سے کولونیل طاقت اور نو آبادیات کی گلفت بھی زیادہ اہم نہیں رہی۔ اب نئے نقطہ نظر میں گاؤں' شمر' علاقے اور ساتی گردیوں پر مطالعہ ہونے لگا اس نے قوم پرستوں اور نو آبادیات کے حامیوں میں تلخی کو گردیوں پر مطالعہ ہونے لگا اس نے قوم پرستوں اور نو آبادیات کے حامیوں میں تلخی کو

کم کر دیا۔ امریکی مورخوں کی تحقیقات کی وجہ سے بھی تاریخ کے مضمون میں تبدیلی آئی کیونکہ ان کے تاریخ کے شعبے یورپ کے مقابلہ میں نگل نظر نہیں سے اس سبب انہوں نے ایشیا و افریقہ کی تاریخ نولی میں زیادہ اہم کردار اداکیا۔ سابق نو آبادیا تی ملکوں نے بھی اپنے تاریخ کے شعبوں کی تشکیل نو کی۔ اگرچہ یہ صبح ہے کہ ایک لجب عرصے تک مغربی مورخوں نے اپنی برتری کو قائم رکھا کیونکہ تعلیم و تربیت کے اعتبار سے انہیں زیادہ اجھے مواقع ملے سے اور یورپ میں محفوظ دستاویزات بھی ان کی پہنچ سے انہیں زیادہ وہ تربیت کے مقامی حکرال طبقہ تاریخ سے زیادہ دو سری چیزوں سے میں شیس جب کہ نو آبادیات کے مقامی حکرال طبقہ تاریخ سے زیادہ دو سری چیزوں سے میں شیس جب کہ نو آبادیات کے مقامی حکرال طبقہ تاریخ سے زیادہ اہم مسائل سے 'کیونکہ اس سے ملک و معیشت کو فائدہ تھا' جب کہ تاریخ نولی میں اسے کوئی فائدے نظر نہیں آتے ہے۔

اس تمام عمل کی وجہ سے ایک عجیب و غریب صورت حال پیدا ہوئی۔ ایک طرف و تاریخ نولی پر پہلے سے زیادہ یورپ کے گرے اہرات ہوئے۔ ایشیا و افریقہ کے اکثر مورخ یورپ آنے گئے باکہ یمال وہ تاریخ کا مطالعہ کرے اعلیٰ تعلیم عمل کویں۔ جب انہوں نے مغربی وستاویزات کا مطالعہ کیا تو انہوں نے غیر شعوری طور پر مغربی ماؤل کو تاریخ کے مطالعہ اور تاریخ کو لکھنے کے لئے منتخب کر لیا۔ یہ ایسے ہی ہوا جیسا کہ جلینیوں نے میجی انقلاب کے بعد اس پالیسی کو اختیار کیا تھا کہ مغرب سے علوم سکھنا چاہئیں۔ (4) انہیں اپنی تہذیب میں سے اس سلسلہ میں کوئی مدد نہیں ملی۔ دوسری طرف یہ بھی حقیقت ہے کہ تاریخ کے بارے میں ان کا نقط نظر پالکل مختلف رہا اور وہ انتہا کی حد تک مغرب کے خالف رہے۔ نئی اقوام کو ایک اجھے مفید ماضی کی ضرورت تی جو کہ قوی اور نو آبادیات کا مخالف ہو (5) النذا سوال صرف یہ نہیں تھا کہ مغربی اور نو آبادیاتی تعادم ہے۔ بلکہ اس سے بھی بردھ کر سوال یہ تھا کہ دنیا کی تاریخ نولی میں مغرب کو کمال جگہ دی جائے ہورپ کے مورخ خود بھی تاریخ نولی میں ورپی مرکزیت کے کمال جگہ دی جائے ہورپ کے مورخ خود بھی تاریخ نولی میں یہ یورپی مرکزیت کے کمال جگہ دی جائے گئوں میں یہ سوال اٹھایا گیا کہ ان کی پی ماندگی کا اعاز یورپی مرکزیت کے (Euroentric) نقط نظر کو چیلنج کر رہے تھے۔ ایک نئی بحث کا آغاز اس وقت ہوا کہ جب سابق نو آبادیاتی ملکوں میں یہ سوال اٹھایا گیا کہ ان کی پی ماندگی کا

ذمہ دار کون ہے؟ یہ امید کہ آزادی کے بعد نوآبادیات ترقی کریں گی' اس وقت ختم ہونا شروع ہوئی کہ جب معاشی و ساجی مسائل کم ہونے کے بجلئے برھتے رہے جس کی وجہ سے یہ واضح ہوگیا کہ یہ مسائل وقتی نہیں بلکہ ان کی جڑیں گری اور مضبوط ہیں۔ اس نے امید کو مایوی میں تبدیل کر دیا کہ جس کے بارے میں اے۔ جی۔ ہاپکنس اس نے امید کو مایوی میں تبدیل کر دیا کہ جس کے بارے میں اے۔ جی۔ ہاپکنس کولوئیل ازم اور قوم پرستی کے درمیان نہیں بلکہ یہ دائیں و بائیں بازو کے نظریات کے درمیان نہیں بلکہ یہ دائیں و بائیں بازو کے نظریات کے درمیان نہیں کولوئیل ازم پر نومار کمی تقید مقبول ہوگئ۔

چنانچہ 1945ء کے سمندر بار کی تاریخ کی ترقی جدلیاتی عمل کے تحت ہوئی۔ اول اول غیر یورپی تاریخ نولی نے خود کو مغربی اثرات سے آزاد ہونے کی تحریک چلائی، جس کی وجہ سے ایشیا و افریقہ کے ملکوں میں تاریخی تحقیق و تفتیش بھرپور طریقے سے ارتقاء پذر ہوئی۔ ان غیر بورنی مکول نے اپنے ماضی کو دریافت کر کے اس کی اپنے انداز میں تعبیرو تغیری- لیکن اس کی وجہ سے ان کی ناریخ نویی میں ایک نے قتم کا مسلہ بھی پیدا ہوا۔ آج ہرایک اس بات کو تسلیم کرنا ہے کہ ایشیا و افریقہ کے ملکوں کی این تاریخ ہے' اور یہ بھی اس طرح سے دلچسپ اور بھرپور ہے جیسی کہ یورپ کی۔ کین سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا ہم اس مرحلہ پر رک جائیں۔ اور عالمی تاریخ کو اس طرح سے سمجھیں کہ یہ علاقائی تاریخول پر مبنی تاریخ ہے۔ لیکن بہت سے مورخ اس موقف کے حامی میں کہ ہمیں اس مرحلہ سے آگے بردھنا ہے اور اس سے زیادہ مطالعہ كرنا ہے كونكد تحقيق و تفتيش كے بتيجه ميں مختلف تهذيس ايك دوسرے سے مل كئ ہیں۔ اس وجہ سے سمندر یار مکوں کی تاریخ کے لئے ضروری ہے کہ اس عالمی دنیا کے تاظريس اپنامقام تلاش كرك اس كالتين كرے - أكرچه بير ايك مشكل اور امتكوں بحرا کام ہے ' گر بقول فرنائڈ بروول (F. Braudel) اس کام کو بورا کرنے کے لئے امتکوں سے بھربور مورخوں کی ضرورت ہے۔ (7) اس سلسلہ میں اس تاریخ سے راہنمائی حاصل کی جا سکتی ہے جو کہ تین وہائیوں کے اندر یورٹی امپیریل ازم اور فتوعات پر کھی گئ ہے۔ اس سے پہلے کہ ہم یورٹی قسیع بندی کی تاریخ کا جائزہ لیں ،ہم مناسب سیجھتے ہیں کہ اول اس حیران کن ترقی کو دیکھیں جو موجودہ دور میں ایشیا و افریقہ کی تاریخ نولی میں ہوئی ہے۔ (8)

#### ایشیا و افریقه کی تاریخ

ہندوستان اور انڈونیشیا ان دونوں ملکوں میں جدید تاریخ نولی کو روشناس کرانے والے نو آبادیاتی تھران تھے۔ ہندوستان میں 1784ء میں رایل ایشیا تک سوسائٹی کے قیام کو اس کی ابتداء کما جا سکتا ہے ہندوستان کے بارے میں برطانوی تاریخ نولی بہت زیادہ اینگلو نقطہ نظری حامی تھی۔ جیسا کہ ایک مرتبہ نمرو نے اگریزوں کے بارے میں کما تھا کہ: انگریزوں کے نزدیک ہندوستان کی ماریخ اس وقت سے شروع ہوتی ہے جب کہ وہ یمال آئے۔ اس سے پہلے جو کچھ ہوا' وہ ان کے آنے کے لئے الوہی طاقت کی طرف سے تیاریاں تھیں اکہ ان کے آنے کے بعد الوبی مقاصد کی محیل ہو سکے۔ (9) کیکن ہندو ستان کے دانشورانہ ماحول میں تاریخی شحقیق اور مطالعہ کا شوق پیدا ہوا۔ انیسویں صدی میں نوآبادیاتی تاریخ کے روعمل میں کہ جو الل ہندوستان کے لئے حقار لے سے پر تھا' ہندوستان کی اپنی آزاد اور خود مخار ماریخ نویسی پیدا ہوئی۔ انیسویں صدی کے آخر میں' قوی تحریکوں کے متیجہ میں اور 1920ء اور 1930ء کی دہائیوں میں' پروفیشنل مورخوں کا ایک گروہ وجود میں آچکا تھا۔ ان مشہور مورخوں میں آرے کے۔ كرى اور آرك س- مو جمدار قابل ذكرين- لنذا جب مندوستان 1947ء مين آزاد موا تو پروفیشنل بنیادول پر تاریخ نولی کی حیثیت متحکم ہو چکی تھی۔ تقسیم ہند کی وجہ سے بھی تاریخ نولی کو ایک نیا جذبہ ملا کوگوں میں مقبول عام اور نصاب کی کتابوں کی مانگ بردھ گئی۔ حکومت نے بھی جدید تاریخ بخصوصیت سے ، قومی تحریک بر محقیق کی سررستی ک- 1952ء میں ہندوستان کی حکومت نے تحریک آزادی پر ناریخ لکھنے کو کہا۔ آر۔ سی- مو جمدار کو اس پروجیک کا ڈائریکٹر مقرر کیا گیا۔ لیکن تحقیقات کے تیجہ میں مو جمدار کے نتائج حکومت کی توقعات سے مختلف تھے۔ لیکن اس نے اپنے نقطہ نظر کے مطابق این تاریخ کو شائع کرایا۔ قوی منھ کو توڑنے کی اس روایت سے اندازہ ہو تا ہے

که ہندوستان میں ماریخ نولی پروفیشنل طور پر پنتہ ہو چکی تھی۔ (10) برطانوی مورخ اب بھی ہندوستان کی تاریخ لکھنے میں' اگرچہ راہنما کردار تو نہیں' مگر اہم کردار ضرور ادا كررب بي- مندوستاني مورخ اس عرصه مين ابني اجميت كو تسليم كرا يك بي- كيمرج آلناک بسٹری آف انڈیا' اور نیو کیمرج بسٹری آف انڈیا' اس کا بمترین اظمار ہیں۔ اندونیشیا میں اس سے مخلف قتم کا دویلیمنٹ موا۔ بمقابلہ ہندوستان کے ان کے ہاں یوندرسی کے تعلیم و تربیت یافتہ لوگ کم تھے 'خصوصیت سے نوآبادیاتی دور میں یروفیشنل مورخوں کا تو وجود نہ ہونے کے برابر تھا۔ ان کی قومی تحریک بھی ہندوستان کے مقابلہ میں کمزور تھی۔ ان کے قومی راہنما اینے قومی جذبات کا اظمار علمی تقریروں کے بحائے اوب کے ذریعہ کیا کرتے تھے۔ الذا آزادی سے قبل اندونیٹیا میں کوئی پروفیشنل مورخ نہیں تھا۔ آزادی کے بعد کومت نے ماضی کے مطالعہ پر زور تو ویا مگر سیاسی تَاظر میں (اس میں نظریاتی دباؤ بہت زیادہ تھے)۔ 1957ء میں مورخوں کی پہلی قومی کانگرس کا انعقاد ہوا۔ اس میں یہ بات واضح ہو کر آمی کہ اب تک س قدر کم تحقیقی کام ہوا ہے۔ لیکن اس کے بعد سے باریخ کو بحثیت اہم شعبہ علم کے سجیدگ سے لیا کیا اور اس کو آگے برهایا گیا۔ اس میں جس اہم فخصیت نے کردار اوا کیا وہ سارتونو کارتو وربیود (Sartono Karto drido) تھا اس نے بازیخ کے علم سے متاثر ہو کر' ایک نے ساجی علوم کو روشناس کر دیا کہ جس نے دیماتی تاریخ پر زیادہ توجہ دی- (11) یہ اندونیٹیا کی تاریخ نولی تھی کہ جس نے ایٹیا کی تاریخ میں "ایٹیا کی مرکزیت" کے نقطہ نظر کو روشناس کرا کے ایک ولچیپ بحث کا آغاز کیا' جون باسٹن (John Bastin) نے 1959ء میں کوالالہور میں اپنے افتتاحیہ لیکچر میں جو کہ "جدید ساؤتھ ایٹ ایٹیا کی تاریخ" پر تھا اس نے اس بحث میں ایک نی جان وال وی- (12) اگرچہ بیہ سوال اس سے پہلے اٹھایا جا چکا تھا اور ہے۔ سی- وان لیور (C. Van Leur . ل نے اینے مقالہ "ایٹیا کی تجارت" میں جو 1934ء میں چھیا تھا۔ (13) اس کلتہ کو اٹھایا تھا۔ لیور 34 سال کی عمر میں جاوا کی سمندری جنگ میں مارا گیا' لیکن اس کی تحقیق نے اندونیشیا اور ایشیا کی تاریخ بر گرے اثرات چھوڑے۔ اس کے کام کی اور یجنشلی وو

چیزوں میں ہے: ایک تو اس نے یورپ کی مرکزیت والے نقط نظر کو ترک کر دیا':
دو سرے اس نے سوشیالوجی کے اصولوں کو تاریخ پر منطبق کیا۔ اس نے خالفتا"
نو آبادیاتی نقط نظر کے خلاف ردعمل کا اظہار کیا کیونکہ یہ واقعات کو مسخ کر کے تاریخی
حقائق کو نظر انداز کر دیتا ہے۔ اس نے لکھا کہ: "بہت سے مورخ ایشیا کو ڈچ حکمرانوں
کی نظر سے دیکھتے ہیں' یعنی جہاز کے عرشہ سے' قلعہ کی فصیل سے یا تجارتی کو تھی کی
او نچی محمری سے۔" (14)

لیورکی تقید آگرچہ بہت بنیادی ہے گراس کے ماتھ ماتھ بہت عموی بھی ہے۔

ہریخ کو جس طرح سے ادوار میں تقسیم کیا جاتا ہے وہ اس پر بھی اعتراض کرتا ہے اور
اس پر بھی کہ اس تقسیم میں ایٹیا کو کمال رکھا جاتا ہے۔ مثلا اپنے ایک مشہور آر ٹکل
میں کہ جس میں وہ ادوار کے ناموں کا تجزیہ کرتا ہے۔ اس میں لکھتا ہے کہ آخر یہ "
اٹھارویں صدی" کا لیبل اعدو نیٹیا کی تاریخ پر کس طرح چیاں کیا جا سکتا ہے۔ اس کی
ولیل ہے کہ اس صدی میں جو اہم تبدیلیاں یورپ میں ہوئیں' وہ اعدو نیٹیا کی تاریخ
میں نہیں ہوئیں۔ 1800ء تک یہ ایٹیا کا ایک حصہ تھا۔ (15)

اس کے بعد ہم لیور کے دو سرے اہم حصہ کی جانب آتے ہیں' یعنی سوشیولوتی کے نظریات کا استعال 'خصوصیت سے میکس ویبر کے افکار کا۔ مثلاً اس نے ویبر کے «کسانوں کا کلچر" "سرپرستانہ یوروکرلی والی ریاسیس" "پھیری والوں کی تجارتی سرگرمیاں" ان نصورات کو انڈونیٹیا کی تاریخ پر منطبق کر کے یہ ثابت کیا کہ ایٹیا کی تاریخ بھی عالمی تاریخ کا ایک حصہ ہے' لیکن اس کا اپنا کردار ہے۔ اس طریقہ کی وجہ سے یہ ممکن ہے کہ مختلف ثقافتوں کا تجزیہ کرتے ہوئے ان کے ساتھ انساف کیا جائے۔ یہ نہیں کہ ان کو نظر انداز کر دیا جائے' یا انہیں کی کیٹیگری میں وال کر عموی ساتھ میں آنے والی چزین جائے۔ یا ان پر اس انداز سے بحث کی جائے کہ وہ اجنی اور بالکل نہ سمجھ میں آنے والی چزین جائے۔

ایشیا کی تاریخ نولی میں بورپ کا کردار' خصوصیت ہے آزادی کے بعد انتائی اہم ہو گیا ہے۔ اس طمن میں دو مکتبہ ہائے فکر قابل ذکر ہیں: ایک دہ جو کی کے قائل ہیں

(Minimalists) اور دو سرے وہ جو جذباتی ہیں۔ کی کے عامی ایشیا کی تاریخ میں پورپ کے کردار کو کم سے کم کر کے پیش کرتے ہیں اور یمال تک چلے جاتے ہیں کہ اس کے اثرات نہ ہونے کے برابر ہیں۔ جب کہ جذباتی مکتبہ فکر کے مورخ یورپ کے جرائم اور بدعنوانیوں کی لمبی فہرست پیش کرتے ہیں۔ اگرچہ میہ دونوں نقطہائے نظر ایک دوسرے کی ضد ہیں 'گر بھی بید دونوں کسی ایک مورخ کی تحریر میں مل جاتے ہیں (مثلًا وْجِ اسكالر وْبلو- الفي- ور تمهائم (W. F. Wertheim) أور مندوستاني مورخ ك- ايم- بإنكر) (16) اس وجد سے يہ بحث اب تك واضح موكر سلمنے نميں آسكى ہے' بلکہ اس نے تاریخ کے مفاہیم کو اور زیادہ پیچیدہ بنا دیا ہے۔ لیکن میہ دو سوال کہ: ' کیا مغربی اثرات منفی تھے یا مثبت؟'' 'دکیا ان کا اثر محمرا تھا یا سطی؟'' یہ دونوں سوالات اب تک بحث و مباحثه کا موضوع بین مگر کیون؟ کیونکه جارے گئے بیہ بہت ضروری ہے کہ ہم زمانہ عال کو سمجھنے کے لئے ماضی کو اور اس کی مختلف تاویلات کو سمجھیں۔ انیسویں صدی میں ایٹیا کی تاریخ کے بارے میں یہ یورٹی تصور برابر بوھتا رہا کہ یورپ برتر و افضل ہے اور ایشیا پس ماندہ اور بچھڑا ہوا ہے۔ ایشیا کی تهذیبوں کے بارے میں اب جو عزت و احزام پدا ہوا ہے یہ بت زیادہ نیا ہے۔ بمقابلہ ایشیا کے ا فریقہ کے براعظم کی طرف یورپی نقطہ نظر تو اور بھی زیادہ حقیر تھا' یہ سمجھا جا یا تھا کہ یہ براعظم ماریخی طور پر صفر ہے اور اس میں جو لوگ رہتے ہیں نہ تو ان کی کوئی تاریخ ہے اور نه ہی ان لوگوں نے کوئی تمذیب و تدن بیدا کیا ہے۔ اس نقطہ نظر کی بوری تفکیل ان لیکچرز میں نظر آتی ہے کہ جو اب 1830ء میں ہیگل نے بینا (Jena) میں دیئے تھے اور جو "فلفه تاریخ" کے عنوان سے چھپ چکے ہیں۔ وہ لکھتا ہے کہ: "اس نقطہ یر ہم افریقہ کو چھوڑتے ہیں۔ آگے چل کر اس کا ذکر کرنا بھی ضروری نہیں ہے۔ کیونکہ یہ سب کو معلوم ہے کہ افریقہ کے بارے میں ہماری جو فنم ہے وہ یہ ہے کہ یہ غیر تاریخی خطہ ہے۔ اس کی روح ابھی تک نامکمل ہے۔ یہ ابھی تک ان حالات میں البھی ہوئی ہے کہ جن کا تعلق فطرت سے ہے۔ لاندا اس کے بارے میں یہ کما جا سکتا ہے کہ یہ عالمی تاریخ کی وہلیزر کھڑی ہے:\_ (17)

مار کس پر بیگل کا اثر بہت زیادہ تھا۔ اس لئے ہمیں کلاسیکل مار کسی تحریوں میں کی نقطہ نظر پوری طرح سے نظر آتا ہے۔ اس کی آخری گونج ہمیں ہنگری کے مار کسی مورخ ایندرے سک (Endre Sik) کے ہاں سنائی دیتی ہے کہ جو افریقی آریخ کا ماہر ہے۔ 1966ء میں اس نے لکھا کہ:

یورپوں کے رابطہ میں آنے سے پہلے افریقہ میں رہنے والی اکثریت وحثی اور غیر متمدن طرز زندگی کی حال تھے۔ بلکہ ان میں سے پچھ تو بربریت و وحثی بن کی اسٹیج سے بھی نیچے تھے۔ ان میں سے پچھ تو کم اور پچھ کمل طور پر دنیا سے کئے ہوئے تنائی میں زندگی گذار رہے تھے۔ اگر ان کا کمی سے رابطہ تھا تو سے کہ ہمسلیہ قبائل سے جنگ و جدل کی جائے۔ ریاست نام کی کی چیز سے افریقہ کے لوگ ناواقف تھے۔ نہ ہی ان کے ہاں طبقوں کا کوئی وجود تھا۔ یہ دونوں مستقبل میں کمی وقت وجود میں آنے کا انظار کر رہے تھے۔ اس لئے یہ حقیقت سے بہت دور ہے کہ ان کی تاریخ اس وقت تشکیل ہونا شروع ہوئی کہ جب یورپی مملہ آور یہاں آئے۔ اس وقت تشکیل ہونا شروع ہوئی کہ جب یورپی مملہ آور یہاں آئے۔ (18)

بسرطال یہ بات تو صاف ہے کہ اس قتم کی رائے دنیا میں صرف مارکی مورخوں
کی ہی اجارہ داری نہیں ہے 'کیونکہ سک کی کتاب کی اشاعت سے ایک سال پہلے
آکسفورڈ یونیورٹی کے ماڈرن تاریخ کے ریکیس (Regius) پردفیسرایج ۔ آر۔ ٹریور .
روپر (H. R. Trevor Roper) نے افریقہ اور انگلتان کی تاریخ کا مقابلہ کرتے ہوئے
کما تھا کہ افریقہ کی تاریخ : "گلوب کے پچھ حصوں میں ہے کہ جن کا دو سروں سے کوئی
رابطہ و تعلق نہیں ہے 'اس میں وحثی قبائل خوبصورت ماحول میں ایک ایس گردش
میں مصروف ہیں کہ جس سے کوئی نتائج برآمد نہیں ہوتے ہیں۔" (19)
میں مصروف ہیں کہ جس سے کوئی نتائج برآمد نہیں ہوتے ہیں۔" (19)

الدماغ آدى اس ير بحث نيس كرے كاكه افريقه كى كوئى تاريخ نيس ب- يمال تك كه آسفورؤ میں بھی نہیں۔ افریقہ کی تاریخ کا ڈویلپمنٹ انتمائی جیران کن اور شاندار ہے۔ بلکہ یہ کما جائے تو درست ہو گاکہ 1920ء اور 1930ء کی دہائیوں میں ساجی اور معاثی تاریخ کے وجود میں آنے کے بعد افریقہ کی تاریخ کی تشکیل سب سے زیادہ ولچسپ توانائی سے بعربور' مخرک اور نے خیالت سے پر ہے۔ یہ کما جا سکتا ہے کہ جرال آف افریکن مسری کالز (Annales) کے بعد سب سے زیادہ جدید و اخراعات کی حال ہے۔ تاریخ نولی میں ان دونوں کا باہی مقابلہ کیا جا سکتا ہے۔ آنالز مکتبہ فکر کے مورخوں نے ایسے سوالات اٹھائے کہ جو اس سے پہلے نہیں اٹھائے گئے تھے اور جن کے جوابات روایق ماخذوں میں نہیں متھے۔ اس لئے ضروری تھا کہ نے ماخذول کو وریافت کیا جائے اور ایی نی ٹیکنیکوں کو استعال کیا جائے کہ جن سے روایق ماخذوں کی نئی روشنی میں تجزیر کیا جا سکے۔ اس قتم کی صورت حال سے افریقہ کی تاریخ دوچار متی افذوں کی کی تھی کم از کم وہ مافذ کہ جو روایتی تھے۔ شافتی وجوہات کی بنا یر افریقیوں نے بورپوں کے مقابلہ میں بت کم تحریری مواد چھوڑا اور وہال کی آب و ہواکی وجہ سے ہم تک بت کم اپنی صحیح شکل میں پنچا۔ اس کا مطاب ب ہوا کہ بت سے ماخذ افریقہ سے باہر کے تھے۔ ان میں بونانی ، روی اور عرب سیاح ، اور جغرافیہ دان تھے کیا بوریی تاجر اور منتظمین۔ اس لئے آگر فنی طور پر دیکھا جائے تو یہ تاریخ کے زمانہ ے پہلے کے عمد کی تاریخ ہے (یا علم الاقوام کی تاریخ ہے۔ جیسا کہ اس کے بارے میں کما جاتا ہے) (20)

لین مافذوں کی اس کی ہی نے تاریخ نولی کی ٹکنیک اور طریق کار کو جدید بنائے اور اس کی ترقی میں بحرپور کردار ادا کیا۔ اگر روایتی مافذ موجود نہیں تو اس صورت میں ماضی کو دو سرے ذرائع سے دریافت کیا جانا چاہئے۔ النذا یمال بھی اس طریق کار کو اپنایا گیا کہ جو آنالز مکتبہ فکر کے مورخوں نے نئی تاریخ کو لکھنے میں افتتیار کیا تھا۔ ان دونوں نے آثار قدیمہ 'نقشہ سازی' لسانیات' اور ناموں کے ذرایعہ معلومات اسلمی کیں۔ افریقہ کی تاریخ نولی میں علم بشریات نے بھی نمایاں رول اداکیا' یمال تک

کہ مورخ اور ماہر علم بشریات کے در میان زیادہ فرق نہیں رہا۔

لیکن ان سب سے زیادہ جس مشہور ٹکنیک کو افریقہ کی تاریخ کے ایک ماخذ کے طور پر استعال کیا گیا وہ زبانی روایات تھیں۔ اس سلسلہ میں زبانی یا اورل (Oral) آریخ پر عمد ساز کتاب مان وان سینا (Jan Van Sina) کی ہے کہ جو 1961ء میں شائع ہوئی۔ اس کتاب کا فرانسیی سے انگریزی ترجمہ 1965ء میں چھپا۔ اس نے افریقہ کی تاریخ پر بردا گمرا اثر ڈالا۔ (21) وان سینا نے زبانی تاریخ کو محفوظ رکھنے کے لئے زبانی روایات کے استعال کا تقیدی طریقہ کار متعین کیا اور پھراہے سجیدہ تاریخی تجزیه میں استعال کرنے کے لئے نشاندی کی۔ اس نے زبانی روایات کو یائج کیٹیگریز میں تقتیم کیا (فارمولا\_ شاعری- فهرست- کهانیاں- شرحیں) پھر ان کو بھی مختلف اقسام میں تقتیم کیا گیا۔ اس کی دلیل تھی کہ زبانی روایات کو بعینہ تسلیم نہیں کرنا چاہے' بلکہ انہیں تقید کی کسوٹی پر پر کھ کر افتیار کرنا چاہئے۔ خصوصیت سے اس پر توجہ دینی چاہئے کہ اس کا ساجی اثر کیا ہوا؟ اس کی کلچرل قدر و قیت کیا ہے؟ اور اس کے لکھنے والے کون لوگ ہیں؟ جمال تک ممکن ہو اس کی صداقت کو دوسرے ذرائع سے بھی پر کھنا چاہے' مثلا آثار قدیمہ کی دریافتوں' یا تحریری مواد سے۔ آگرچہ کچھ مورخ اور ماہر علم بشريات زباني روايات كے استعال كو شك سے ديكھتے تھے اور يد دليل ديتے تھے كہ وان سینا کی علمی قابلیت اپنی جگہ' گر اس نے زبانی روایات کے استعلل پر کچھ زیادہ ہی زور ویا ہے۔ لیکن اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ زبانی روایات کے استعال نے افریقہ کی تاریخ کو بردی حد تک متاثر کیا- (22)

لیکن سے حقیقت ہے کہ چاہے زبانی تاریخ اور روایات نے اور غیر روایق مافذوں نے افریقہ کی تاریخ نوری میں جو بھی کردار اداکیا ہو اگر اس سے انکار نہیں کہ جمال تک تحریری مواد کا تعلق ہے افریقہ اس سلسلہ میں بے انتہا محروی کا شکار ہے۔ آگر چہ سے بلت یورپی تاریخ کے کچھ حصول کے بارے میں بھی کمی جا سکتی ہے کہ جمال وستاویزات اور تحریری ریکارڈز کی کمی ہے۔ یمی صورت حال امریکی تاریخ کی وریافت سے پہلے کی ہے یا آسریلیا کی الذا اس سلسلہ میں افریقہ کی مثال کوئی نئی نہیں ہے۔

لین یہ بھی صحیح ہے کہ یورپ کے مقابلہ میں افریقہ کی تاریخ کو کمل کرنا ناممکن نظر آتا ہے۔ ایک ایسی تاریخ کہ جو سلسلہ وار تمام واقعات کو جوڑے ہوئے ہو' برنا مشکل کام ہے۔ اس وقت یورپ میں سافتیاتی اور لمبے دورانیہ والی اپروچ تاریخ میں بڑی مقبول ہے۔ لیکن یہ دیگر طریقوں کی مانند ایک طریقہ ہے۔ افریقہ کی سافتیاتی تاریخ میں صرف یہی ایک امکان رہ جاتا ہے کہ جے افتیار کیا جائے۔ (23)

پیچلی دہائیوں میں بہت سے افریق مورخ انٹر نیشنل فورم پر آئے ہیں۔ ان کا رول آہستہ آہستہ اہمیت افقیار کر رہا ہے۔ لیکن اس حقیقت کو تشلیم کرنا پڑے گا کہ افریقہ کی تاریخ کی ترقی اور مقبولیت میں یورپی اور امرکی مورخوں کا برنا حصہ ہے۔ خصوصیت سے برطانوی مورخوں کا۔ جب جرش آف افریکن ہسٹری کا پبلا شارہ 1961ء میں منظر عام پر آیا تو اس کے بارے میں ٹرینس رینجر (Terence Ranger) نے کہا کہ یہ ایک منشور' چارٹر' پروگرام ہے یہ افریقہ کی تاریخ کی ایک کھڑی ہے۔ (24) رولینڈ اولیور منشور' پارٹر' پروگرام ہے یہ افریقہ کی تاریخ کی ایک کھڑی ہے۔ (24) رولینڈ اولیور بارے میں کہا کہ یہ "ایک اندن اسکول آف اور شیل اینڈ افریکن اسٹڈیز کے سیمینار کے بارے میں کہا کہ یہ "افریقہ کی تاریخ کو دنیا کے سامنے پیش کرنے کا ایک اہم اوارہ ہارے میں کہا کہ یہ "افریقہ کی تاریخ کو دنیا کے سامنے پش کرنے کا ایک اہم اوارہ ایک ملین سے بھی زیادہ کاپیاں فروخت ہو کیں۔ شاید افریقہ کی تاریخ پر کامی گئی یہ سب سے زیادہ مقبول کتاب تھی۔

اگرچہ فرانسیں مورخوں نے بھی اس سلسلہ میں اہم کام کیا ہے۔ گر بمقابلہ برطانوی مورخوں کے کم۔ 1961ء میں ہنری برن شوگی (Henri Brun Schogi) کو جو کہ مارک بلوخ اور لوسیس فیبرے کا شاگرہ تھا اسے فرنانڈ برودل نے اسٹرس برگ یونیورشی سے پیرس بلایا باکہ وہ وہاں افریقی تاریخ کو روشناس کرائے۔ اس کا سیمینار افریقی اور فرانسیں اسکالرز کے لئے ایک ادارہ ہو گیا کہ جمال وہ آپس میں ملتے تھے۔ ایوی پرسون (Yves Person) کی عمد ساز اور جدت سے بھرپور سموری (Samori) کی تاریخ بہت مقبول ہوئی۔ کیتھائن وڈرووچ (Catherine Vidrovitch) نے نہ صرف افریقہ کی تاریخ پر کابیں تکھیں بلکہ اس مضمون کو یونیورشی آف پیرس میں صرف افریقہ کی تاریخ پر کابیں تکھیں بلکہ اس مضمون کو یونیورشی آف پیرس میں

روشناس کرایا۔ (26) اس کے بعد سے فرانس کی دو سری یونیورسٹیوں میں یہ مضمون پڑھلیا جانے لگا۔ افریقہ کے کافی طالب علموں نے فرانس کی یونیورسٹیوں سے افریقہ کی ماریخ میں بی۔ ایج۔ ڈی کی ڈگریاں لیں۔

اس سلسلہ میں امریکی جامعات کی خدمات بھی قاتل ذکر ہیں ' خاص طور سے بیل (Yale) بونیورٹی آف کیلفورنیا لاس انجاز اور سب سے زیادہ میڈ بسن (وس کا سن)۔ جن امریکی مورخوں نے افریقہ کی تاریخ پر شخیق کی ان میں سے اکثر کرش (Curtin) واسینا اور میڈ بسن کے طالب علم شے۔ اس وقت افریق تاریخ کے اہم شعبے خود افریقہ کی یونیورسٹیول میں موجود ہیں (جیسے نائیجریا 'کینیا اور زائر) یورپی تسلط کا دور تقریباً ختم ہو چکا ہے۔

الندا اب ایٹیا افریقہ کی تاریخ سے متعلق یہ بحث بیکار ہو پھی ہے کہ کیا اس کی تفکیل ہو سکتی ہے یا نہیں؟ اس میدان میں نہ صرف یہ کہ یورپیوں کی برتری ختم ہو گئی ہے، بلکہ نئی شخیق نے تاریخ نولی ہی کو بدل کر رکھ دیا ہے۔ اب نو آبادیاتی اور قوم پرستی کے کمشمائے فکر کے درمیان بحث صرف ساسی فریم ورک میں ہو سمتی ہے، کیونکہ تاریخ کے دو سرے پہلوؤں میں ہمیں دو سرے طریقے کار نظر آتے ہیں۔ ساجی کودنکہ تاریخ کو اب گاؤں؛ علاقہ؛ اور نسلی گروپ کی بنیاد پر دیکھا جا رہا ہے۔ کلچرل تاریخ کا اب تاریخ کو اب گاؤں؛ علاقہ؛ اور نسلی گروپ کی بنیاد پر دیکھا جا رہا ہے۔ اس سلسلہ میں اب ہندو؛ جاویٰ یا عالم اسلام کی اصطلاحات زیادہ برمحل ہیں۔ معلثی تاریخ کو اب برے علاقوں میں تقسیم کر کے دیکھا جا رہا ہے جیسے بحر ہند؛ جنوب مشرقی ایشیا؛ یا عالمی معیشت۔ علاقوں میں تقسیم کر کے دیکھا جا رہا ہے جیسے بحر ہند؛ جنوب مشرقی ایشیا؛ یا عالمی معیشت۔ اس فتم کی اپروچ کے ساتھ کولوئیل بمقابلہ اپنٹی کولوئیل کی بحث اب زیادہ مفید اور قائل فنم نہیں رہی ہے۔

تو کیا اس کا بیہ مطلب ہوا کہ کولوٹیل ازم کا سمندر پارکی ماریخ پر جو اثر تھا وہ ختم ہو گیا اور مغربی و غیر مغربی رویوں کے درمیان توازن پیدا ہو گیا ہے؟ ایسا نہیں ہے۔ دیکھا جائے تو دو باتوں کی وجہ سے اب تک مغربی تسلط باتی ہے اول تو یورپی توسیع پندی اور فتوحات کے نتیجہ میں'کابوں' دستاویزات اور دوسرا تاریخی مواد جو کہ سمندر پارکی تاریخ سے متعلق ہے' وہ بڑی تعداد میں یورپ لایا گیا اور اب یہ یورپ کے آرکائیوز اور لائبریوں میں محفوظ ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ اپنی تاریخ اور ماضی کے مطالعہ کے لئے غیریورپوں کو یورپ آنا ہو گا۔ دو سری بات یہ ہے کہ کولوئیل ازم کے زیر اثر' مغربی دنیا میں یہ روایت متحکم ہوئی کہ غیر مغربی ملکوں کی تاریخ اور تمذیب و تمدن پر شخفیق کی جائے۔ یہ روایت اب تک تسلسل کے ساتھ جاری ہے۔ اس کے مقابلہ میں عملی طور پر کوئی ایشیائی اور افریق مورخ نہیں کہ جنہوں نے یورپ اور اس کے معاشرے کا مطالعہ کیا ہو۔ جب تک مغرب کے پاس اس کے مشرقین ہیں' اور مشرق کے پاس کو کئی مغربین (Occidentalists) نہیں۔ اس وقت تک کسی حقیق توازن کی امید نہیں ہو سکتی ہے۔

توازن کو برقرار رکھنے کی غرض سے یہ کہا جا سکتا ہے کہ ایشیا و افریقہ کی تاریخ نویسی کی ترقی ایک فطری اور اہم نقاضہ تھی۔ لیکن میہ بات ہمیں سوچنے پر بھی مجبور كرتى بے يہ صحح ہے كہ افريقہ اور ايثياكى تاريخيس ايك لحاظ سے خود مخار ہيں - ليكن یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ 1500ء سے ان کی تاریخ یورپ سے وابستہ ہو گئی ہے۔ ایشیا کی تاریخ اب یورپ کی تاریخ کے ایکسٹنشن (Extensions) کا حصہ نہیں ربی ' بلکہ اس کی حیثیت اس سے زیادہ ہے۔ لیکن چربھی یہ بورپ کی تاریخ سے بالکل ک کر نمیں رہ عتی ہے۔ اس وقت جدید تاریخ میں جو سے دویلیمنٹس مو رہے ہیں وہ یہ ہیں : ان تمام تهذیبوں اور معاشیاتی نظاموں کو کہ جو اب تک علیحدگی میں تھے انہیں باہی رابطوں کے ذریعہ ایک کڑی میں مربوط کیا جائے۔ یہ "جدید عالمی سٹم" (والر استائن) (Wallerstein) يا "جديديت كى تهذيب" (آئزن اسالة---Eisenstadt) کی شکل میں وجود میں آ چکا ہے۔ اب کوئی بھی تاریخی عمل کو محض تاریخ کے چند حصوں کو مطالعہ کرکے نہیں سمجھ سکتا ہے۔ کیونکہ اس کوشش میں وہ تاریخی عمل کے مرکزی حصہ کو فراموش کروے گا۔ اب عالمی تاریخ بورپ یا ایشیاک تاریخ نہیں ہے اور نہ ہی اس کو مختلف اور علیحدہ علاقوں اور ملکوں کی ترقیوں کے متیجہ کے طور پر سمجھا جا سکتا ہے۔ اس مسئلہ کو مزید سمجھنے کے لئے ہم ضروری خیال کرتے

#### ہیں کہ یورپ کی توسیع و فتوحات اور پھر نو آبادیات کے خاتمہ کے عمل کا تجربیہ کریں۔ توسیع اور روعمل

یورپ کی توسیع کا مطالعہ بیرونی و اندرونی عناصر سے متاثر ہوا ہے۔ جس طرح تیزی سے کولوئیل ایمپائر کا زوال ہوا' اس نے اس سوال کو پیدا کیا کہ کیا ماضی میں یورپی طاقتیں واقعی سای و معاثی طور پر معظم تھیں؟ اور پھر امریکہ کا عروج۔ ایک الی طاقت کہ جس کے پاس کوئی نو آبادیات نہیں تھیں۔ اس نے امپیریل ازم کے بارے میں دوبارہ سے غور کرنے پر مجبور کیا کہ اس نے کن طالت میں اور کس طرح سے اور کیول کر کامیابی حاصل کی؟ چین کا بحیثیت ایک طاقت وجود میں آنے کے بعد' اس کی سائنسی اور بحری صلاحیتوں کا تجزیہ کیا گیا اور اس سے یہ نیا سوال پیدا ہوا کہ جین اور یورپ کے ابتدائی پھیلاؤ کے درمیان کون سا فرق ہے؟

دوسری طرف یورپ کے اندرونی حالات بھی اس مطالعہ میں تبدیلی لے کر آئے۔
چونکہ عمومی رحجانات ساجی اور معاشی تاریخ کی جانب سے تھے اندا انہوں نے بھی
تاریخ کے ساسی پہلو کو متاثر کیا۔ کرنی 'جماز رانی ' چاندی و سونے ' اور امپائر کے منافع
کے بارے میں سوالات اٹھلئے گئے۔ ان سوالات کے جواب اکثر کمپیوٹر کی مدد سے
دیئے گئے۔ (27) ساجی تاریخ ایک فیشن ایبل مضمون بن گیا۔ اس نے جرت ' غلاموں
کی تجارت' نبلی تعلقات' شہول کی آبادی ' اور احساسات و جذبات کے بارے میں
تحقیق کی تحکیک پیدا کی۔ سیاسیات نے ساسی تاریخ کو اس قتم کے سوالات پوچھ کر متاثر
کیا کہ فیصلہ کرنے کا حق رائے عامہ ' اور معاشرے میں مختلف مفاوات کے گروہ ' ان
سے کاکیا کردار ہے۔

اگرچہ نظری طور پر اولین اور ٹانوی یورپی توسیع کے ادوار اور ان کے روایتی فرق پر تقید کی گئی ہے۔ لیکن عملی طور پر اب تک ہم عصر تاریخ کے طالب علم اور جدید تاریخ کے مورخ کے درمیان فرق موجود ہے۔ روایتی طور پر جدید یورپی بھیلاؤ کے مطالعہ میں زیادہ زور بڑی بڑی دریافتوں پر دیا جاتا تھا جیسے جہاز اور جہاز رانی' تجارتی

کینیاں اور تجارت ، جرت ، برے کھیتوں کا نظام (Plantations) اور غلامول کی سوسائٹے۔ چارلس بو کسر (Charles Boxer) اور ہے۔ ایجے۔ پیری (J. H. Parry) نے سمندری دریافتوں کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی امپائرز پر ایک اچھی کتاب لکھی ہے۔ (28) مینسوٹا نے تاریخ کی ایک سریز "توسیع کے عمد میں یورب اور ونیا" (Europe and the west in the Age of Expansion) چھالی ہے جو اس موضوع ر ایک مفید سررز ہے۔ ان موضوعات ر مورخوں نے نے نقطہائے نظر کے تحت تاریخ کا تجربی کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس کی وجہ سے تاریخ میں سے یے سوالات پیدا ہوئے کہ جن کا جواب دینے کے لئے نئی نکنیک کو اختیار کیا گیا۔ کلیمن اشین گارڈ (Glamann Steengard) اور چود هری نے ہندوستان کی کمپنیوں یر نئی راہیں و کھانے والا کام کیا ہے۔ کرٹن (Curtin) نے غلاموں کی تجارت پر عمدہ تحقیق کی ہے۔ جاؤنو (Chaunu) نے اٹلانکک کے علاقہ یر بیلن (Bailyn) نے ہجرت کے موضوع پر کھا ہے۔ ان کے علاوہ بھی اور بست سے مورخ ہیں کہ جن کا ذکر کیا جا سکتا ہے۔ (29) بت سے سوالات کہ جنہیں یمال اٹھایا گیا ہے ان کا تعلق بورپ کی تاریخ کے مباحث سے ہے ، جیے کہ کیپٹل ازم کی ابتداء کے بارے میں مخلف نظریات-سترہویں صدی میں کساد بازاری' اور قیمتوں کا انقلاب وغیرہ۔ لیکن کسی نے ایس عمومی تھیوری کو پیش نہیں کیا کہ جس سے بورپ کی توسیع کو سمجھا جا سکتا۔ جب کہ انیسویں اور بنیویں صدی کی توسیع میں امپیریل ازم کا نظریہ چھایا ہوا نظر آتا ہے۔ اس قتم کی کوئی تھیوری ابتدائی بوریی توسیع کی بحث میں نہیں ملتی ہے۔ یہ مسئلہ اس وقت عل ہوا کہ جب ایمانول والر اشائن (Immanuel Wallerstein) نے اپنا ماڈرن ورلڈ سمٹم کا نظریہ پیش کیا۔

### والراسنائن كاورلأستم

والر اسائن كولمبيا يونيورش مين ساجيات كا پرونيسر تفاكه جس في اول اول افريقه مين نوآباديات كے خاتمہ اور دويليمنٹ كے مسائل ير تحقيق كى- ان موضوعات پر اس کام نے "انحصار" (Dependencia) اور انڈر ڈویلپمنٹ کے نظریات کو متاثر کیا۔ اس
کے بعد والر اسٹائن نے تاریخ کو اپنا موضوع بنایا کیونکہ اس کی دلیل تھی کہ ڈویلپمنٹ
کے مسائل کو گلوٹل سیاق و سباق میں اس وقت سمجھا جا سکتا ہے کہ جب انہیں تاریخ
کے تناظر میں دیکھا جائے۔ تاریخ میں اس کے نزدیک جو کام آنالز مکتبہ فکر کے مورخوں
نے اور خصوصیت سے فرنانڈ بروڈل نے کیا ہے 'وہ ان مسائل کے حل میں مفید ہابت
ہو گا۔ والر اسٹائن کے کام اور بروڈل کی کتاب "میشیریل سویلازیش"
ہو گا۔ والر اسٹائن کے کام اور بروڈل کی کتاب "میشیریل سویلازیش"
بہت زیادہ مشابہت ہے۔ (30) والر اسٹائن کے منصوبہ میں ہے کے وہ چار جلدول میں
میٹاؤرن ورلڈسٹم" شائع کرے۔ اس کی پہلی جلد جو 1974ء میں چھپی ہے اس میں اس
میٹاؤرن ورلڈسٹم" شائع کرے۔ اس کی پہلی جلد جو 1974ء میں چھپی ہے اس میں اس
نے اپنے منصوبہ کا تجزیاتی فاکہ پیش کیا ہے۔ (31) یہ دو سرے اسکالرز کے لئے راہنمائی

والر اسٹائن کہتا ہے کہ آج کے معاثی نظام کی جڑس پندرہویں صدی تک جاتی
ہیں کہ جمال سے ایک عالمی نظام کی ابتداء ہوتی ہے۔ یہ سولویں اور سترہویں صدیوں
میں ارتقاء پذیر ہوتا ہے اور صنعتی انقلاب سے پہلے پختگی حاصل کر لیتا ہے۔ اس سٹم
میں انقلابی تبدیلی کا زمانہ وہ تھا کہ جب 1450ء اور 1550ء میں نظام جاگیرواری ایک
بخرانی کیفیت سے ووچار تھا۔ 1550ء سے 1650ء تک نظام سمولیہ واری کے وُھانچہ کے
بخرانی کیفیت سے ووچار تھا۔ 1550ء سے 1650ء تک نظام سمولیہ واری کے وُھانچہ کے
تمام کل پرزے تیار ہو چکے تھے۔ اس نقلہ نظر سے 1760ء سے 1830ء کا صنعتی
انقلاب سمولیہ داری کے معاثی نظام کو تبدیل کرنے والا اہم عضر نہیں رہا۔

والر اسٹائن کے مطابق عالمی نظام 'یا ورلڈسٹم کی اہم خصوصیات میں معاشی نظام اور بین الاقوامی محنت کی تقسیم کو (Division of Labour) تین حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے: قلب (Core) نیم اطراف (Semi periphery) اور اطراف (Periphery) ان تینوں کی لوکیشن وقت کے ساتھ بدلتی رہتی ہے (علاقے بھی قلب بن جاتے ہیں اور بھی اطراف میں تبدیل ہو جاتے ہیں)۔ موجودہ تاریخ ونیا کے زیادہ سے زیادہ علاقوں اور حصوں کو ورلڈسٹم میں داخل کر رہی ہے۔ یہ ورلڈسٹم اس

طرح سے کام کرتا ہے کہ اس کا فائدہ اور منافع قلب کو ہوتا ہے اور اطراف کے علاقے استحصال کا شکار ہوتے ہیں۔ بین الاقوامی تجارت میں ایک پارٹی کو اس وقت فائدہ ہو ا ہے کہ جب دو سری پارٹی نقصان اٹھائے۔ اس منافعے کی وجہ سے صنعتی انقلاب کامیاب ہوا۔ یہ غیر مساوی تعلقات کے نظریہ کو ثابت کرتا ہے اور اس سے اس ولیل کو بھی تقویت ملتی ہے کہ کس طرح سے ڈویلپمنٹ انڈر ڈویلپمنٹ کا باعث ہو آ ہے۔ والر اسائن کے کام کو ساجی علوم کے ماہرین نے تو خوش آمید کما گر مورخول نے اس پر تقید کی کیونکہ اس ماول میں بہت زیادہ زور بین الاقوامی تجارت پر دیا گیا ہے سچھ کی تو بد دلیل ہے کہ صنعتی انقلاب سے پہلے کی معیشت اس قابل نہیں تھی کہ وہ قدر زائد بیدا کر سکے اور بین الاقوامی تجارت کو ممکن بنا سکے۔ دخانی جمازوں سے پہلے ذرائع نقل و حمل کی سمولیات بہت کم تھیں 1600ء میں یورپی ریاستوں کے تجارتی جمازوں میں صرف ایک یا دو ٹن کی مخبائش ہوتی تھی (1800ء میں یہ سات اور آٹھ ہو عمی (32) انگستان اور ہالینڈ جیسے تجارتی ملکوں کی ایکسپورٹ بہت کم تھی (اطراف کے علاقول كو جو ايكسپورث كبا جانا تها وه سمندر پاركى تجارت كابست معمولي حصد تها) (33) سمندر پار مکول کی تجارت سے برطانیہ میں جو سرمایہ جمع ہوا ، وہ صنعتی انقلاب کے روران ہونے والے اخراجات کا زیادہ سے زیادہ 15 فیصد تھا۔ (34) در حقیقت یورپ کا سمندر پار علاقوں پر قبضہ کرنے یا توسیع کے پھھ بہت زیادہ اہم سائج نہیں نگے۔ ایشیا بر سمندر بار تجارت کا اثر علاقائی نوعیت کا تھا۔ ہندوستان ( کلسٹائل) اور انڈونیشیا (مسالہ جات) کے بہت محدود علاقے یورپی ملکوں کی تجارتی مانگ سے متاثر ہوئے۔ جمال تک افریقہ کا تعلق ہے تو اس کی پیداوار تجارت کے لئے بہت کم تھی، بلکہ پیداوار سے زیادہ غلاموں کی تجارت زیادہ اہم تھی۔ موجودہ تحقیق نے غلاموں کی تجارت سے افریقہ کی آبادی پر جو اثرات ہوئے ان کو کم اہم بتایا ہے۔ یورٹی توسیع کا اثر امریکہ اور جزائر غرب المندير بت زياده ورامائي موا- يه تجارت كي وجه سے منين كلك اس وجه سے كه وہاں کی مقامی آبادی مختتی چلی گئے۔

والر اسٹائن کی تھیوری کا دلچیپ پہلو یہ ہے کہ وہ صنعتی انقلاب کے نظریہ ہی کو

چینج کرتا ہے جس کی وجہ سے صنعتی انقلاب اور صنعتی انقلاب سے پہلے کا جو فرق ہے۔ اور اس کا جو تعلق نو آبادیاتی نظام سے ہے وہ ختم ہو جاتا ہے۔ کیونکہ یہ فرق امپیریل ازم کی کلاسیکل تھیوری کا اہم نکتہ ہے یہ وہ تھیوری ہے کہ جو انیسویں اور بیسویں صدی میں یورپی توسیع کی تاریخ نولی پر چھائی ہوئی ہے۔

#### امپيريل ازم

اگرچہ 1860ء کی دہائی سے امپیریل ازم کی اصطلاح موجود ہے' لیکن امپیریل ازم کا آریخی نصور اس وقت ابحرا کہ جب ہے۔ اے۔ ہا سن (J. A. Hobson) نے 1902ء میں "امپیریل ازم: ایک مطالعہ" شائع کی۔ امپیریل ازم کو سمجھاتے ہوئے' ہا سن نے یہ دلیل دی کہ مرملیہ داری نظام کی وجہ سے برطانوی معیشت انڈر کنزمشن سے دلیل دی کہ مرملیہ داری نظام کی وجہ سے برطانوی معیشت انڈر کنزمشن اس کا یہ مطلب تھا کہ برطانیہ کے پاس جو زائد سرمایہ تھا' اسے ملک کے اندر منافع کے اس کی اندر منافع کے ساتھ استعمل نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اندا اس کے الفاظ میں: "مرمایہ داروں نے غیر مکل منڈیاں اور غیر ممالک میں سرمایہ کاری کے راستے ڈھونڈنا شروع کئے باکہ ان اشیاء اور اس سرمایہ کو جے وہ اپنے ملک میں فروخت نہیں کر سکتے ہیں۔ اسے غیر ممالک میں لے جائیں۔" (36) اس نے سرمایہ دارانہ امپیریل ازم کے نظریہ کو پیدا کیا۔

ہا سن کے اس نظریہ کو مار کسی مقرین نے اپنے انداز فکر میں ڈھال کر اور زیادہ موثر بنا لیا ، خاص طور سے جرمنی میں کارل بل فرڈنگ (Karl Hilferding) اور روزا کرمبرگ نے نظریہ کو اپنے قالب میں ڈھالتے ہوئے انہوں نے ہا سن کی دلیل کو بدل ڈالا۔ مثلاً ہا سن کے نزدیک سرمایہ کا ادھر ادھر جانے کی وجہ سے ضروری نہیں کہ امپیریل ازم پیدا ہو۔ مار کسی مفکرین کے لئے امپیریل ازم لازی ہو جاتا ہے۔ سب سے امپیریل ازم پیدا ہو۔ مار کسی مفکرین کے لئے امپیریل ازم لازی ہو جاتا ہے۔ سب سے زیادہ مشہور فارمولا لینن کے ہاں ملتا ہے جس نے 1916ء میں امپیریل ازم کے بارے میں کما تھاکہ یہ "مرمایہ داری کی سب سے اونچی اسٹیج ہے" ("Highest بین کین اس میں کما تھا کت واضح ہیں کین اس تھیوری کو "ہا سن۔ لین تھیس" کا نام دیا گیا۔ در حقیقت 1920ء اور 1930ء کی

وہائیوں کے یورپی امپیریل ازم کو سجھنے کے لئے یہ ایک معیار بن گیا-

1960ء کی دہائی میں جاکر امپیریل ازم پر دوبارہ سے بحث کا آغاز ہوا۔ جس کی ایک وجہ تو امرکی معاثی امپاز کا عروج تھا اور دو سرے نو آبادیاتی نظام کا خاتمہ۔ 1961ء میں دو برطانوی مورخین ہے۔ گالا گھر (J. Gallagher) اور آر۔ روبنسن (Robinson) نے ایک کتاب چھائی جو کہ برطانوی امپیریل ازم کو سیحف کے لئے سب سے زیادہ اہم وستاویز بن گئے۔ کتاب کا نام ہے: "افریقہ اور وکٹورین" (37) اس سے ایک سال پہلے ہنری برون شوگ (Henri Brun Schwig) نے "فرانسی امپیریل ازم متھ اور چھقت 1914ء -1871ء" کے نام سے جو مقالہ لکھا اس نے فرانسی امپیریل ازم پر آنے والی تحقیقات کے لئے راہیں متعین کر دی ہیں۔ (38) انہیں بنیادوں پر بلجیم 'جرمن' والی تحقیقات کے لئے راہیں متعین کر دی ہیں۔ (38) انہیں بنیادوں پر بلجیم' جرمن' اطلادی' پر تکھیزی اور ڈج امپیریل ازم کی تعبیرہ تفیری گئے۔ اس کو ہم تاریخ نواسی کا انتقاب کمہ سکتے ہیں۔ یہاں مختم طور پر ہم دو طاقتوں سے متعلق امپیریل ازم کی تشریخ کو بیان کریں گے۔

گلاگر اور رابنسن نے اپ مضمون "امپیریل ازم اور فری ٹریڈ" (39) میں دیے کے والائل کی روشنی میں اس کا اعادہ کیا کہ 1880ء سے 1914ء کا امپیر یلٹ دور اپ سے پہلے والے دور سے بالکل مختلف تھا۔ عمد و گوریہ کا درمیانی دور کہ جے فری ٹریڈ سے منسوب کیا جاتا ہے ورحقیقت اپ منصوبوں کے نہ کہ اپ تائج کے لحاظ سے اپنی امپیر یلٹ تھا۔ اس عمد میں بغیر کسی سیاسی ذرائع کے مقاصد کو عاصل کیا جا سکتا تھا۔ لیکن و کوریہ کے آخری دور میں امپاڑ کا بنانا لازی ہو گیا تھا۔ امپاڑ کی تشکیل اس لئے ضروری ہو گئی تھی کیونکہ مقابی طور پر برحران پیدا ہو گئے تھے 'جن کی دجہ سے جگہ جگہ طاقت کے خلاء پیدا ہو گئے تھے۔ برطانیہ نے ان خلاوں کو پر کیا۔ للذا یہ سیاسی حکمت عملی تھی۔ اس کے پس منظر میں کوئی معاثی وجوہات نہیں تھیں۔ درحقیقت ان کی پالیسی دفاعی تھی جو بے دلی سے بوری کی گئے۔ گلاگھر اور رابنسس نے امپیریل ازم کی پالیسی دفاعی تھی جو بے دلی سے بوری کی گئے۔ گلاگھر اور رابنسس نے امپیریل ازم کی پالیسی دفاعی تھی جو بے دلی سے بوری کی گئے۔ گلاگھر اور رابنسس نے امپیریل ازم کے عمد اور معاشی توسیع 'جو کہ اس کے ساتھ جڑی ہوئی تھی' ان دونوں نظریات کو مسترد کرکے رکھ دیا۔

أكرچه برون شوك كى تحقيق كے نتائج بھى اس سے ملتے جلتے ہيں اليكن فرانسيى اور امپیریل ازم کے بارے میں اس کا تجزیہ مخلف ہے۔ وہ اس بات کو تشکیم کرتا ہے کہ فرانس کی تاریخ میں ایک امپیریل دور موجود ہے، جو ما188ء سے 1914ء تک پھیلا ہوا ہے۔ اور اس کی موجودگی سے مشکل ہی سے انکار کیا جا سکتا ہے۔ یمال تک تو وہ روایت پرست ہے، لیکن جب وہ اس معاملہ کا "لینی امپیریل ازم" کا تجزیبہ کرتا ہے تو وہ م بے انتا انقلابی ہو جاتا ہے۔ فرانسیس نو آبادیات کے معاشی مفاوات اور فرانسیس امپریل ازم کی بیلنس شیٹ کو سامنے رکھتے ہوئے وہ اس متیجہ پر پہنچا ہے کہ اس سارے منظر ناے کو معاثی طور پر بیان کرنا ایک متھ ہو گا کیونکہ امہار نے معاثی طور پر فائدہ نہیں پنچایا۔ امپیریل ازم اور امیار کے معاشی مفاوات کے تحفظ کے درمیان کوئی تعلق نہیں تھا اور فرانسیی امپیریلسٹوں کے کوئی معاشی مقاصد نہیں تھے۔ اگر ایا نہیں تھا تو چرود سرے کون سے عوامل تھے؟ برون شوگ کے نزدیک اس جذبہ کو فرانس میں قائم ہونے والی تیسری ریپبلک اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی قوم برستی میں دیکھا جا سکتا ہے جو کہ 1870ء کی شکست کے بعد ممرے طور پر زخمی تھی۔ المذا اس کی کتاب بھی گالاگر اور رابنسن کی طرح امپریل ازم کی معاثی تھیوری کو مسرو کرتی ہے۔ جن کتابوں کا اور ذکر کیا ہے انہوں نے امپیریل ازم کی روایق اور ساوہ تشریح کو کہ اس کے پس مظرمیں معاثی عوامل کام کر رہے تھے' ان کو تو رو کر دیا' لیکن وہ خود امپیریل ازم کے معاثی پہلو کا کوئی قاتل فھم تجزیہ نہیں کر سکے۔ اس انتہائی اہم سوال کا جواب ڈھونڈنے کے لئے نہ صرف یہ ضروری ہے کہ بہت سارے نظریاتی اور تحقیقاتی مسائل کو حل کیا جائے ' بلکہ اس سلسلہ کے اعداد و شار کو جمع کر کے ان کا تجربیہ بھی کیا جائے۔ اب یہ کمپیوٹر کے ذریعہ ممکن ہو گیا ہے۔ دو امریکی مورخ ایل۔ ڈیوس (L. Davis) اور آر- ہٹن بیک (R. Hutten beck) کہ جن کا تعلق کیلیفورنیا کے انسٹی ٹیوٹ آف ٹیکنالوجی سے ہے- انہوں نے برطانوی امپیریل ازم کے سلسلہ میں ایبا بی تجربید کیا ہے۔ انہوں نے بہت بری تعداد میں اعداد و شار کو جمع کر کے بہت بی اعلیٰ و فنی طریقہ سے ان کا تجزیہ کیا۔ ان کی کتاب "and the Pursuit of Empire اسس السلط المارك المار

فرانس میں برون شوگ کے ولائل سے متاثر ہو کر' خود مار کسی مصنفین نے اس کو قبول کر لیا کہ فرانسی امپیریل ازم میں معاثی وجوہات کا کردار بہت کم تھا۔ لیکن مار کسی نظریہ کو بچانے کی خاطر انہوں نے روس اور عثانی سلطنوں میں امپیریل ازم کی تشريح كو صحح قرار ديا- ليكن اس جدلياتي مش كا نتيجه به نكلاكه فرانسيى نو آبادياتي نظام امپیریل ازم نمیں ٹھرا' فرانسیی امپیریل ازم نو آبادیاتی نمیں ہوا۔ (42) اس سوال کے تجزیاتی جائزہ کے بعد جواب ڈھونڈنے کے لئے ' امپائر اور معیشت میں تعلق کا تجزیبہ كرنے كے لئے كيترائن ورور وچ نے فرائسيى نو آبادياتى تجارت ير ايك ويا بك قائم کیا۔ اس کے اس ککشن سے پیرس کے ایک مورخ ٹراک مارسے (Jacaques Marseik) نے فرانسین کولوٹیل امپار اور سرمایہ کاری پر ایک کتاب لکھی- (43) اپنے دلاکل کے بعد وہ اس متیجہ پر پہنچاکہ سرمایید داری اور نو آبادیاتی نظام کے درمیان تعلقات قائم نہیں رہے تھے۔ 1880ء سے 1930ء تک کے زمانہ میں فرانسیی صنعت کو نو آبادیات کی منڈیول کی ضرورت مقی- اندا اس دور میں ان دونول کا خوشکوار ملاب ہوا۔ لیکن 1930ء سے 1960ء کے درمیان فرانسیی صنعت کی حفاظت کا نظریہ اس کی ترقی اور اس کو جدید بنانے میں رکلوث بن کیا۔ اندا ان دونوں کے درمیان علیحدگی لازمی مو می لیکن نو آبادیاتی نظام بھی اس عرصه میں ختم مو رہا تھا۔ اس لئے 1960ء میں امیار کا خاتمہ سرایہ داری کے لئے تعبف ایت ہوا۔

یهال تک نو یورپ کی بات ہوئی۔ لیکن اس امپیریل ازم کا اثر سمندر پار ملکوں ب

کیا ہوا؟ یہ وہ پیچیدہ مضمون ہے کہ جس پر اس وقت سے جذباتی بحث جاری ہے جب سے اس سوال کو اٹھلا گیا ہے کچھ چیزیں تو الی ہیں کہ جن پر بحث کرنے والے متفق ہیں۔ خصوصیت سے۔۔ اس حقیقت کو تو سب تشکیم کرتے ہیں کہ مغرب کا محرا اثر نو آبادیات پر صنعتی انقلاب کے بعد ہوا۔ یمال پر یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ اس کے اثرات کیا تھے؟ اس کو تو سب ہی تتلیم کرتے ہیں کہ نو آبادیاتی نظام کو اس طرح سے منظم کیا گیا تھا کہ اس سے کولوٹیل طاقتوں کو فائدہ ہو۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ مخلف طریقوں سے نو آبادیات کے عوام پر طرح طرح کا بوجھ ڈالا جائے۔ لیکن یہ تو معمولی ی سچائی ہے کہ جے ہر کوئی جانا ہے، لیکن اس سے آگے اور بہت سے مسائل تھے کہ جن كا جواب رينا مشكل ہے۔ مثلاً يه أيك تنكيم شدہ حقیقت ہے كه امپيريل ازم ك متیجہ میں نو آبادیات کو غیر صنعتی بنایا گیا (ہندوستان کے سلسلہ میں اس کی کپڑے کی صنعت کو بتاہ کیا گیا) دو سمرا ہیہ ہوا کہ ان ملکوں میں الیی فصلیں اگائی گئیں کہ جن سے فوری آمدنی ہو- دو سری طرف بالائی انظامی ڈھانچہ کو موثر بنانے کے لئے سرمایہ کاری كى كى الرئيس، بندر كابين كانيس) انظاميه كو بهتزينايا كيا، تعليم اور صحت ميس اصلاحات کی سکئی۔ اب آگر کولونیل ازم کے مثبت اور منفی پہلوؤں کا مقابلہ کیا جائے تو یہ برا مشکل کام ہو گا۔ کیونکہ اس میں ہمارے پاس اعداد و شار کی بھی کی ہے اور اس میں نظریاتی مسائل بھی ہیں۔

آگر امپریل ازم کے ظہور کے بارے میں یہ سیدھی سادھی تشریح ناقائل قبول ہے کہ یہ سرماییہ داری نظام کی پیداوار ہے۔ تو پھریہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ اس کی دلیل کیا تھی؟ اور آخر تاریخ میں ''امپیریل ازم کا دور کیا تھا؟'' جمال تک برطانیہ کا تعلق ہے تو اس کا جواب گلاگر اور رابنسن نے دے دیا ہے۔ ان کی دلیل تو یہ ہے کہ اس فتم کی کوئی چیز تھی ہی نہیں۔ امپیریل ازم (1914ء-1880ء) کے عمد کا پورا نظریہ ہی فقم کی کوئی چیز تھی ہی نہیں۔ امپیریل ازم (طانوی امپیریل ازم کی معراج سجھنا' اصل فقمی پر قائم ہے۔ الندا اس دور کو برطانوی امپیریل ازم کی معراج سجھنا' اصل حقیقت سے دوری ہے۔ اگر 1880ء سے 1914ء تک دنیا کے نقشہ کو دیکھا جائے۔ تو اقتدار میں سے اندازہ ہو تا ہے کہ برطانوی توسیع ہو رہی تھی اور اس کی طاقت و اقتدار میں اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ برطانوی توسیع ہو رہی تھی اور اس کی طاقت و اقتدار میں

اضافہ ہو رہا تھا۔ لیکن ان مورخوں کی دلیل ہے ہے کہ سے طاقت کی نہیں بلکہ کمزوری کی علامت تھی۔ برطانیے انیسویں صدی کے مقابلہ میں اس وقت زیادہ طاقت ور تھا جب وہ غیر رسی طریق سے حکومت کر رہا تھا' بمقابلہ اس کے کہ جب اس نے آخر سالوں میں رسی طور سے اپنے اقدار کو قائم کیا۔ (44)

غیر رسی طور پر حکومت کا نظریہ نہ صرف دلچیپ ہے بلکہ نی راہیں بھی دکھایا ہے' اس کی وجہ سے بہت سے اہم اور پیچدہ سوالات کا جواب مل جاتا ہے۔ یہ امپریل ازم کو بھی وسیع معنوں میں استعل کرتا ہے۔ اس کی روشنی میں دیکھا جائے تو امپیریل ازم مختلف ادوار میں مختلف میلوں میں اپنا وجود رکھتا تھا۔ مورخ کا کام سے ہے کہ وہ اس مظرنامہ کی تشریح کرے کہ جس میں یہ ایک دور سے دوسرے دور میں جاتا ہے اور انی بیت کو بدل ہے۔ گلاگر اور رابنسن کی دلیل میہ ہے کہ اس عمل کو يورپ کے سیاستدانوں کی حکمت عملی یا تحریروں کے ذریعہ نہیں سمجھا جا سکتا ہے کیونکہ وہ بیشہ رسی امپار کو پند کرتے ہیں کہ جس میں ان کا اقتدار ہو' اس لئے اس کا جواب سمندر پار ملکوں کی تبدیلیوں کے تجربہ سے ملے گا۔ امپیریل ازم کو ایک الیا نظام سمجما جاتا ہے کہ جس میں یورنی اور غیریورنی ایک دوسرے سے تعاون کرتے ہیں۔ الذا جب اس کی صورت و ساخت بدلتی ہے تو اس سے تعلون کے رشتے اور معلدے بھی بدل جاتے ہیں۔ (45) آگر اس مسئلہ کو اس فریم ورک میں دیکھا جائے تو اس سے نو آبادیاتی نظام کے ختم ہونے کو کوئی تاریخ کا اہم موڑ نہیں کما جائے گا کیونکہ آگر امپائر کے وجود میں آنے سے پہلے ہی غیررسی امپریل ازم تھا کو منطقی طور پر کی غیررسی امپریل ازم امیار خم ہونے کے بعد بھی باتی ہے۔ (46) اس مرحلہ یر آکر امپیرل ازم کی بحث نو آبادیاتی نظام کے خاتمہ اور پس ماندگی سے جڑ جاتی ہے-

#### نو آبادیاتی نظام کا خاتمہ اور اس کے بعد

یہ کچھ عرصہ کی بات ہے کہ نو آبادیات کے خاتمہ کا موضوع تاریخی نظریہ اور بحث کا موضوع بنا ہے۔ اگرچہ اس پر بہت کچھ لکھا جا چکا ہے' لیکن زیادہ تر مواد نظریاتی اور واقعاتی ناظر میں ہے۔ اس لئے تمام تحریوں میں ایک بی بات دہرائی جاتی ربی ہے کہ نو آبدیات کے لوگ آزاد ہونا چاہتے ہے۔ اندا دو سری جنگ عظیم کے بعد انہوں نے کولونیل حکومت کا جوا اپنے کاند موں سے آبار پھینکا۔ ایک وقت تو ایبا معلوم ہو تا تھا کہ شاید اس کے علاوہ اور پچھ کما بی نہیں جا سکتا ہے۔ لیکن ایبا نہیں ہوا' اور جدید شخیق کی جو کتابیں اس موضوع پر چھی ہیں ان میں اس موضوع کو ایک نے زاویہ اور نقطہ نظر سے دیکھا گیا ہے۔ اب یہ تاریخی تجریہ کا موضوع بن گیا ہے اور محض فطری عمل یا خدا کی مرضی کا نتیجہ نہیں رہا ہے۔ (47)

اس تحقیق میں جن سوالات پر بحث کی گئی ہے وہ برے ساوہ ہیں۔ مثلاً یہ کہ نو آبلویات کا خاتمہ کیوں ہوا' اور جب خاتمہ کا یہ عمل شروع ہوا تو ہر خطہ اور ہر ملک میں مختلف شکل میں کیوں ہوا؟ اس خاتمہ کو آریخ کے ایک مختل عرصہ میں (1947-62) محض سیاستدانوں کے عمل سے بھی تعبیر نہیں کیا جا سکتا ہے' بلکہ اس کے طویل مدت کے واقعاتی اور ساختیاتی پہلوؤں کو بھی دیکھنا ضروری ہے۔ الذا نو آبلویات کے خاتمہ کا تجربی کرتے ہوئے تمین قوقوں کو نظر میں رکھنا ہو گا کہ جو اس عمل میں کام کر رہیں تھیں : یعنی کلونیل حکومت' نو آبلویات کے حالات' اور بین الاقوامی صورت حال۔ ان تینوں عناصر نے مل کر ہر علاقہ و ملک میں اس کی بیئت کو تو ضرور بدلا' مگر اس کا نتیجہ ہر جگہ ایک ہی ہوا' یعنی آزادی۔ آگرچہ جنگ آزادی ہر جگہ خلف طریقہ سے لڑی گئی۔ اس کے بعد پھر یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ : آخر اس آزادی کا مطلب کیا تھا؟ کیا امہاز کے خاتمہ کا مطلب امپریل ازم کا بھی خاتمہ تھا' اور کیا یہ کنافسہ مورتوں' شکلوں' اور طریقوں سے اب تک قاتم ہے؟ یماں پر نو آبلویات کے خاتمہ کا موضوع آیک دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ خاتمہ کا موضوع آیک دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ خاتمہ کا موضوع آیک دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ خاتمہ کا موضوع آیک دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ خاتمہ کا موضوع آیک دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ خاتمہ کا موضوع آیک دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ دو مرے موضوع سے جڑ جاتا ہے' یعنی انحمار کا نظریہ دو مرے موضوع سے دو مرے موضوع سے بیاں کیور کوروں کے دو مرے موضوع سے دو موسوع سے دو موسوع سے دو مرے موضوع سے دو مرے موضوع سے دو موسوع سے دو مرے موضوع سے دو مر

انحمار کے نظریہ کو سب سے پہلے ارجنٹائن کے ایک معیشت وال راؤل پر بہش (Raul Prebish) نے 1947ء میں پیش کیا تھا۔ 1960ء کی دہائی میں لاطبی امریکہ اور شال امریکہ کے اسکالرز نے اس تھیوری کو لاطبی امرکی ملکوں کے تعلق سے اور زیادہ

وضاحت کے ساتھ بیان کیا۔ اس تعیوری کے پس منظر میں لاطینی امریکہ کے وہ مسائل بیں کہ جو مستقل طور پر موجود ہیں مثلاً: غربت عدم مساوات کیجی آبادیال عیر ملکی قرضے و غیر مکلی سرمایی کی اجارہ داری ان سب کو اکثر ملایا جائے تو اس کا مطلب ہوا خود انحصاری کا خاتمہ۔ انحصار کی تھیوری ان سب کو مدنظر رکھتے ہوئے یہ ولیل دیتی ہے کہ اس صورت حال کی وجہ بیہ نہیں کہ ڈویلپنٹ کی کمی ہے بلکہ اصل وجہ بیہ ہے کہ جتنا ڈویلیمنٹ ہونا جاہئے تھا وہ نہیں ہوا۔ یہ تھیوری لاطنی امریکہ سے شروع ہوئی۔ اور مزید تحقیق کے بعد یہ ایک ایبی تھیوری بن گئی کہ جس کا تمام تیسری دنیا کے ملکوں پر اطلاق کیا گیا۔ اس کی روشن میں تیری ونیا کے ممالک کو عالمی صورت حال اور معاشی نظام میں حاشیہ کے طور پر دیکھا جا رہا ہے۔ اس کا مرکز مغرب ہے۔ وہ سارا منافع جمع کر رہا ہے' اور حاشیہ یر رہنے والے ملکوں کو مستقل طور پر انحصار کی حالت میں رکھا ہوا ہے۔ اندا ڈویلپنٹ کی کی ای ایس ماندگی ایک عمل ہے جو ہو رہا ہے۔ تیسری دنیا غیر رتی یافته (Undeveloped) نمیں بلکہ پس ماندہ (Under developed) ہے۔ اس کو آندرے گذر فرانک نے اس طرح سے کما ہے : The development of Under development لیعنی: پیس ماندگی کی ترقی – (48) انحصار کی اس تھیوری کا بہت جلد تیسری دنیا کے مختلف ملکوں پر اطلاق کیا گیا' خاص طور سے افریقہ پر۔ سمیرامین نے اس موضوع پر بہت لکھا ہے۔ والنر روڈنی (Walter Rodney) نے چونکا دینے والے عنوان کے ساتھ اپنی کتاب "مورپ نے افریقه کو کس طرح سے پس ماندہ بنایا"

اس کے بارے میں کھا اس کے بارے میں کھا اس کے بارے میں کھا اس تھیوری کا ایک مسلہ یہ ہے کہ افریقہ کی پس ماندگی کو خابت کرنے کے لئے ' یہ بتانا ہو گا کہ یہ براعظم اپنی تاریخ کے طویل عرصہ میں غیر مکی افتدار اور اثرات کے تحت رہا ہے۔ لیکن اس نقطہ نظر کو خابت کرنا اس لئے مشکل ہو گا کیونکہ اس دوران افریقہ کی تاریخ پر جو شخفیق ہوئی ہے ' وہ افریقہ کی تاریخ کو غیر مکی اثرات سے آزاد قرار دیتی ہے۔ اب افریقیوں کے بارے میں یہ تاثر غلط ہے کہ وہ یورپی افتدار کا شکار رہے۔

بلکہ یہ تاریخی حقیقت ہے کہ وہ اپی تقدیر کے خود مالک رہے ہیں۔ نیو مار کسی مورخوں نے انکی مورخوں نے انکی مورخوں نے انکی مورخ اور ماہرین علم بنے اور کی تعیوری کو تعلیم کرتے ہیں۔ بلکہ افریقی ذرائع و نظام پیداوار کو بھی دریافت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ بلکہ افریقی ذرائع و نظام پیداوار کو بھی دریافت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ (50)

انحصار کی تھیوری اور غیر رسمی امپائر کا تصور دونوں کی بری اہمیت ہے کیونکہ بیہ سمندر پار تاریخ کے بنیادی مفروضوں کو چیلنج کرتے ہیں کہ جس کی وجہ سے اس کے بارے میں ہمارے نقطہ نظر اور قهم میں تبدیلی آتی ہے۔ مثلاً برطانوی امپارُ کے عروج کو اب اٹھارویں صدی میں دیکھا جاتا ہے' جب کہ اس کا زوال انیسویں صدی سے شروع ہو چکا تھا۔ اس کئے تعجب کی بلت نہیں کہ جب یہ سوال پوچھا جائے کہ : " "رطانوی امپارُ آخر اینے عرصہ کیے باتی رہی؟" (51) اس قتم کی تھیوریوں اور نظریات کے ساتھ بھیشہ خطرہ سے ہو تا ہے کہ ان پر کچھ زیادہ ہی زور دے دیا جاتا ہے اور یوں سے ایک نے عقیدہ کی شکل افتیار کر لیتی ہیں۔ یمال تک تو صحح ہے کہ موجودہ نقطہائے نظر پر تنقید کی جائے اور ان کی غلطیوں کو اجاگر کیا جائے اور یہ سوالات بھی اٹھائے جأئيس كه آخر كيول واقعات كو "تاريخ مين اہم مور" كما جاتا ہے ' جيسے كه امپيريل ازم کی ابتداء یا انقال افتدار وغیرہ- لیکن ساتھ ہی میں ان کی جو تاریخی اہمیت ہے اسے کم كرنے كى كوشش ندكى جائے۔ كيونكه نو آباديات كے لئے اپنى آزادى كھونا اور اسے پھر سے حاصل کرنا انتمائی اہم تاریخی حقیقت ہے۔ اب یہ نہیں ہونا چاہئے کہ اس تاریخی حقیقت کو کچھ ذہنی و خیالی تصورات کے ذریعہ کم کر دیا جائے۔ یمال پر ہم اس فتم کے مغالیم کی وجہ سے ایک اور مسلہ سے دوچار ہوتے ہیں: اس فتم کے نظریات کو اس قدر پیچیدگی سے پیش کیا گیا ہے کہ وہ ہر تنم کے تبلط کی تشریح کرتے ہیں۔ اس کی وجہ سے رونالڈ روبنسن کی جدید امپیرل ازم کی تھیوری بے معنیت کا شکار ہو گئے۔ اپنی اس تھیوری میں وہ کہتا ہے کہ امپریل ازم کو اس طرح سے دیکھنا جائے جیسے یہ عالمی معیشت و سیاست میں ایک ڈرامہ ہے کہ جس میں اجارہ داری اور مقابلہ دو عناصر ہیں کہ جو میٹروپولیٹن اور مقامی قوتوں کے درمیان تصادم کا باعث ہیں۔ (52) شاید یہ صحیح ہو' لیکن یہ امپیریل ازم کا پیچیدہ بیان ہے۔ بااقدّار طاقوّں اور ان کے ساتھ تعلون
کرنے والوں کے رشتوں اور تعلقات میں بیشہ تبدیلی آتی رہتی ہے' یہ وہ عضرہ جو
ہم پوری تاریخ میں پاتے ہیں۔ اس لئے بہتریہ ہوگا کہ اس تاریخی عمل کے قریب رہا
جائے جس کے تحت یورپی توسیع ہوئی' ناکہ اس توسیع کے انو کھے بن کو اچھی طرح سے
سمجھا جا سکے۔ یماں ہم پھر اس سوال کی جانب آ جاتے ہیں کہ جو ابتداء میں اٹھایا گیا تھا
لیمنی: "سمندر پارکی تاریخ کیا ہے؟" یا "اس کو مستقبل میں کیا ہونا چاہے؟"

### اختاميه

979ء میں جب ہی۔ ی۔ ایم (P. C. Emmer) نے "سمندر بار کی تاریخ پر دوبارہ نظر" پر اپنے مضامین شائع کئے تو ہم نے خود سے یہ سوال کیا "سمندر بار کی تاریخ کیا ہے؟" ہم نے یہ دلیل دی کہ یہ یورپی توسیع ہی نہیں بلکہ اس سے زیادہ وسعت رکھنے والی تاریخ ہے کیونکہ یہ صرف یورپی اور غیریورپی طاقتوں کے درمیان تصادم ہی نہیں تھا بلکہ اس میں غیریورپی ممالک کے معاشی' سابی' اور ثقافتی نظام بھی شامل تھے۔ (53) جیسا کہ ہم اس مضمون میں بھی دیکھ چکے ہیں' سمندر پار کی تاریخ دو سری علیحہ علیحہ حصوں میں بٹی ہوئی ہے: ایک ایشیا و افریقہ کی اپنی آزاد تاریخ ہے' دو سری وہ تاریخ کہ جب وہ یورپی تسلط میں آکر ان کی نو آبادیات بنیں۔ اس پر بھی غور کرنا چاہئے کہ اگر افریقہ ' ایشیا' امریکہ اور آسٹریلیا کی اپنی آزاد تاریخ ہے تو اس کو صرف ایک کیدیہ کے آگر افریقہ' ایشیا' امریکہ اور آسٹریلیا کی اپنی آزاد تاریخ ہے تو اس کو صرف ایک کیدیہ یورپی تاریخ کا حصہ نہیں ہیں' اس لئے یہ سمندر پار کی تاریخ ہے۔

سمندر پارکی تاریخ کے بارے میں تبدیلی 1945ء کے بعد آئی کوئکہ نو آبادیاتی افظام کے خاتمہ نے اسے ایک نیا رخ دیا اور ان ملکوں کے مورخوں اور طالب علموں نظام کے خاتمہ نے اسے خلا ہے اس خلے انداز سے دیکھا و سمجھا بھی۔ اس نئے رحجان کی وجہ سے اس تاریخ کو اپنا وجود تسلیم کرانے میں وقت لگا۔ ایک لحاظ سے سمندر پارکی تاریخ ان ملکوں کے لئے آزادی حاصل کرنے اوالی تحریک بن گئی۔ اس کو سمندر پارکی تاریخ ان ملکوں کے لئے آزادی حاصل کرنے اوالی تحریک بن گئی۔ اس کو

اس طرح سمجھا جا سکتا ہے کہ جس طرح ایک وقت عورتوں' کالے لوگوں'کسانوں' اور مزدوروں کی تاریخ نے ان طبقوں کے سابی شعور میں جو کردار اوا کیا وہی کام سمندر پار کی تاریخ نے کیا۔ جیسے ہی آزاد ہونے کا عمل کھل ہوا' ان مضامین کے کردار میں تبدیلی آئی۔ پروفیشنل مورخوں کے نقطہ نظرسے سے اب تک بطور خاص مضمون کے موجود ہے' اور ان کو اس میں و کچپی بھی ہے' لیکن عام لوگوں کے لئے سے محض جزل تاریخ کا ایک حصہ ہو کر رہ گئی ہے۔

واضح طور پر یہ ایشیا اور افرایقہ کی تاریخ کے ساتھ ہوا ہے۔ وہ اب یورپی یا امرکی یہ تاریخ کی طرح مسلمہ تاریخیں ہیں' اور اپنے وجود کو منوا چکی ہیں۔ اللذا سمندر پارکی یہ تاریخ افریق اور ایشیائی تاریخ میں تقسیم ہو گئی ہے۔ لیکن اس کا ایک اور دو سرا رخ بھی ہے۔ جس طرح سے کہ تمام یورپی تاریخ کو علیحدہ کر کے نہیں سمجھا جا سکتا ہے' یکی صورت حال سمندر پار تاریخ کی ہے۔ پچھلی پانچ صدیوں میں دنیا کے خطے ایک دو سرے سے آپس میں اس قدر مل گئے ہیں کہ مختلف تمذیبوں نے اس رابطہ کی وجہ سے ایک دو سرے کو متاثر کیا ہے۔ یہ سمندر پار تاریخ کا دو سرا پہلو ہے۔ جدید تاریخ کے اس اہم پہلو کو اب آہستہ آہستہ سمجھا جا رہا ہے سمندر پار تاریخ نے اس شکل میں جدید تاریخ میں رہی بلکہ عالمی تاریخ کے ایک دھمہ خصوں کا ایک دھمہ خدید تاریخ میں ایک اہم مقام حاصل کر لیا ہے۔ یہ محض تاریخ کے مضمون کا ایک دھمہ نہیں رہی بلکہ عالمی تاریخ کی ایک شکل (Form) بن گئی ہے۔

اس وقت ورلڈ ہمٹری یا عالمی تاریخ کا مطالعہ کرنے کے دو راستے ہیں: ایک کے لئے یہ کما جا سکتا ہے سوشیالوجی کے وسیع تاظر میں تاریخ کو سمجھا جائے۔ اس نظلہ نظر کے بارے میں کما جا سکتا ہے کہ یہ ساجی علوم سے متعلق ہے۔ اس میں کسی خاص ساجی موضوع کو منتخب کیا جاتا ہے جیسے ریاست کی تشکیل' انقلاب' آمریت اور پھر اس کا تاریخی تناظر میں تجزیہ کیا جاتا ہے۔ اس تجزیہ کی روشنی میں ملکوں کی تاریخ اور ان کا تاریخی تناظر میں مثابتیں اور تضادات کو دھونڈا جا سکتا ہے جیسے یورپ میں سولمویں صدی میں ہونے والے واقعات اور بیسویں صدی کا چین۔ اس کا مقصد یہ ہوتا ہے صدی میں ہونے والے واقعات اور بیسویں صدی کا چین۔ اس کا مقصد یہ ہوتا ہے ساجی عمل کو عمومی طور پر دیکھا جائے۔ (54)

تاریخ کی دو سری اپروچ روایق ہے۔ یہ جدید تاریخ کے ڈویلپمنٹ میں ایک خاص پیٹرن کو خلاش کرتی ہے۔ اس میں تاریخ کی تشکیل کے لئے ضروری سمجھا جاتا ہے کہ واقعات اور تاریخی عمل کو شاوت اور خفائق کی بنیادوں پر پر کھا جائے۔ ایک اور طریقہ بھی تاریخ کو سمجھنے کا ہے وہ یہ کہ اس کا سنہ وار اور تاریخ وار تقابلی جائزہ لیا جائے۔ اگر دیکھا جائے تو تاریخ اس وقت ولچپ ہوتی ہے کہ جب وہ واقعات میں مشاہت کے بجائے ان میں تضاوات اور انو کھا بن خلاش کرے اس لئے تاریخ کو مراوط کرنے کا ایک نقطہ نظریہ بھی ہے کہ یور پی پھیلاؤ اور مغرب کے عروج کا مطالعہ کیا جائے۔ (55)

ان دونوں نقطہائے نظر کی خاص بات یہ ہے کہ اس نے روائی سرصدوں اور زہنی جگ نظری اور قومی تعقبات کو توڑا ہے۔ ان کا مقصد ہے کہ مغربی تاریخی نظریات کا علمی تاریخ پر اطلاق کریں۔ کیونکہ ان کی دلیل یہ ہے کہ "ہماری تمذیب وہ پہلی تمذیب ہے کہ جو دنیا کی ترزیب ہے کہ جس کا ماضی دنیا کا ماضی ہے اور ہماری تاریخ وہ تاریخ ہے کہ جو دنیا کی تاریخ ہے گ۔ " وہ الفاظ ہیں کہ جو ہیوزنگا (Huizinga) نے کوئی نصف صدی قبل کلھے تھے۔ (56)

اس کے نتیجہ میں جو چیلنج ابحراب ، یہ آج بھی پوری طرح مارے سامنے ہے۔

#### REFERENCES

See, for example, M. Morner and T. Sevnsson 1. (eds), The History of the Third World in Nordic

(Goteborg, 1986).

See C, Fasseur, 'Leiden and Empire: University 2. and Colonial Office, 1825-1925 in W. Otterspeer (ed.), Leiden Oriental Connections, 1850-1940 (Leiden, 1989), pp. 187-203.

J. Romein, Aera Van Europa (Leiden, 1954) and 3.

De eeuw van Azie (Leiden, 1956).

Blusse, 'Japanese Historiography and 4. European Sources' in P. C. Emmer and H. L. Wesseling (eds), Reappraisals Overseas in History (Leiden, 1979), pp. 193-222.

See T. O. Ranger, 'Towards a Usable African 5. Past' in C. Fyfe (ed.), African Studies Since 1945: a Tribute to Basil Davidson (London,

1976), pp. 17-29.

See A. G. Hopkins, 'European Expansion into 6. West Africa: a Historiographical Survey of English Language Publications since 1945' in Emmer and Wesseling, Reappraials, p. 56.

F. Braudel, La Mediterranee et le monde 7. mediterraneen a l'epoque de Philippe II (2 vols,

Paris, 1976) 3rd edn, vol. I, p. 17.

For both practical and theoretical reasons we 8. will leave aside the history of the Americas and the Caribbean. As far as Asia is concerned we restrict ourselves to the two former European colonies where the emancipation of a national historiography has been the most impressive, that is, India and Indonesia.

J. Nehru, The Discovery of India (London, 9.

1956), p. 28.

10. See S. Ray, 'India: After Independence 'Journal of Conteporary History 2 (1967) pp. 125-42.

11. H. A. J. Klooster, Indonesters schrijven hun geschiedenis. De ontwikkeling van de Indonesiche geschiebeoefenning in theorie en praktijk, 1900-1980 (Leiden, 1985).

12. J. Bastin, The Study of Modern Southeast Asian History (Kuala Lumpur, 1959). See also his The Western Element in Modern Southeast Asian

History (Kuala Lumpur. 1963).

13. J. C. Van Leur, Eenige beschouwingen betreffende den ouden Aziatischen handel (Middelburg, 1934). A translation of this as well as of his other writings can be found in J. C. Van Leur, Indonesian Trade and Society: Essays in Asian Social and Economic History (The Hague/Bandung, 1955).

14. Van Leur, Trade and Society, p. 162.

15. Ibid., pp. 268-89.

16. K. M. Panikkar, A Survey of Indian History (London, 1947): W. F. Wertheim, 'Asian History and the Western Historian. Rejoinder to Professor Bastin' Bijdragen tot de Taal-, Landen Volkenkunde 119 (1963), pp. 149-60.

17. G. W. F. Hegel, The Philosophy of History (New

York, 1944), p. 99.

18. E. Sik, the History of Black Africa (2 vols, Budapest, 1966), vol. I, p. 17.

19. H. Trevor-Roper, The Rise of Christian Europe

(London, 1965), p. 9.

 H. Brunschwig, 'Un faux probleme: I'ethnohistoire' Annales E. S. C. 20 (1965), pp. 291-300.

21. J. Vansina, De la tradition orale, Essai de methode historique (Tervueren, 1961). English translation: Oral Tradition. A Study in Historical Methodology (London, 1965).

22. In some of his later work Vansina himself seems to be more sceptical than before. See P. Salmon,

Introduction a l'histoire de l'Afrique (Brussels,

1986). 126ff.

See H. Brunschwig 'Une histoire de l'Afrique noire est-elle possible?' in Melanges I'honneur de Fernand Braudel (2 vols, Toulouse, 1973), vol. I, pp. 75-87.

24. See T. Ranger, 'Usable Past', p. 17.

25. The Blackwell Dictionary of Historians (Oxford,

1988), p. 308 s. v. Oliver, R.

C. Coquery-Vidrovitch, Le Congo au temps des grandes compagnies concessionnaries (Paris, 1972); Y. Person, Samori: une Revolution dyula (3 vols, Dakar, 1968, 1970, 1976). See on this also: H. Brunschwig, 'French Historiography Since 1945 Concerning Black Africa' in Emmer and Wesseling, Reappraisals, pp. 84-97.

27. A useful report on this subject is T. Linblad, 'Computer Applications in Expansion History: A Survey', Second Bulletin of the ESF-Network History of European Expansion. Supplement to Itinerario 12 (1988), pp. 2-61.

28. C. R. Boxer, The Portuguese Seaborne Empire, 1600-1800 (London, 1965); J. H. Parry, The Spanish Seaborne Empire (New York, 1966).

29. K. Glamann, Dutch-Asiatic Trade 1620-1740 2d edn (The Hague, 1980); N. Steensgaard, The Asian Trade Revolution of the 17th Century. The East India Companies and the Decline of the Caravan Trade (Chicago/London, 1974); K. N. Chaudhuri, The Trading World of Asia and the English East India Company, 1660-1760 (Cambridge, 1978); P. Curtin, The Atlantic Slave trade: a Census (Madison, Wis., 1969); P. and H. Chaunu, Seville et l'Atlantique, 1504-1650 (12 vols, Paris, 1956-60); B. Bailyn, Voyagers to the West; Emigration from Britain to America on the Eve of the Revolution (London, 1987). A recent synthesis is G. V.

- Seammell, The First Imperial Age: European Overseas Expansion, c. 1400-1715 (London, 1989).
- 30. F. Braudel, Civilisation materelle, economic et capitalisme, XVe-XVIIIe stecle (Paris, 1979).
- 31. I. Wallerstein, The Modern World System: Capitalist Agriculture and the Origins of the European World-Economy in the Sixteenth Century (New York, 1974).
- 32. See J. de Vries, The Economy of Europe in an Age of Crisis, 1600-1750 (Cambridge, 1976), pp. 192-3.
- 33. See R. Floud and D. McCloskey (eds), The Economic History of Britain since 1700 (2 vols, Cambridge, 1981), vol. I, pp, 87-92.
- 34. See P. O'Brien, 'European Economic Development: The Contribution of the Periphery', Economic History Review, 35 (1982). p. 9.
- 35. J. A. Hobson, Imperialism: a Study (London, 1902).
- 36. Ibid., p. 85.
- 37. R. Robinson, J. Gallagher (with A. Denny), Africa and the Victorians: the Official Mind of Imperialism (London, 1961).
- 38. H. Brunschwig, Mythes et realites de l'imperialisme colonial francatis, 1871-1914 (Paris, 1960).
- 39. R. Robinson and J. Gallagher, 'The Imperialism of Free Trade', Economic History Review 6 (1953), pp. 1-15.
- 40. L. A. Davis and R. A. Huttenback, Mammon and the Pursuit of Empire: the Political Economy of British Imperialism, 1860-1912 (Cambridge, 1986).
- 41. See also the articles by P. J. Cain and A. G. Hopkins on this subject in Economic History

Review 33 (1980), pp. 463 90:30 (1986). pp. 501-525 and 40 (1987) pp. 1-26.

42. See J. Bouvier and R. Girault (eds), Imperialisme français d avant 1914 (Paris/The Hague, 1976).

43. J. Masrseille. Empire colonial et capitalisme français: histoire d'un divorce (Paris, 1984).

44. Robinson and Gallagher, 'Imperialism of Free Trade' (see note 39).

45. R. Robinson, 'Non-European Foundations of European Imperialism: Sketch for a Theory of Collaboration in R. Owen and B. Sutelife (eds), Studies in the Theory of Imperialism (London, 1972), pp. 117-40.

46. See W. J. Mommsen and J. Osterhammel (eds), and After: Continuities and Imperialism

Discontinuities (London, 1986).

47. See H. L. Wesseling, 'Towards a History of Decolonization', ltinerario 11 (1987), pp. 94-106.

Frank, 'The Development G. Rhodes Underdevelopment' in R. T. Imperialism and Underdevelopment: a Reader (New York and London, 1960), pp. 5-16. See on this L. Blusse. II. I. Wesseling and G. D. Winius (eds), History and Underdevelopment (Leiden and Paris, 1980).

49. W. Rodney, How Europe Underdeveloped Africa

(London, 1972).

There is a vast literature on this subject. For a brief introduction see A. G. Hopkins, 'Clio-Antics: A Horoscope for African Economic History' in Fyfe, African Studies, pp. 31-48.

51. P. M. Kennedy, 'Why Did the British Empire Last So Long?' in P. M. Kennedy, Strategy and Diplomacy, 1870-1945: Eight studies (London,

1983), pp. 197-218.

Robinson, The Excentric Idea of 52. R. Imperialism, With or Without Empire', in

Mommsen and Osterhammel, Imperialism and After, pp. 267-89.

53. P. C. Emmer and H. L. Wesseling, 'What is Overseas History?' in Emmer and Wesseling,

Reappraisals, p. 3.

See t. Skocpol and M. Somer, 'The Uses of Comparative History in Marcro social Inquiry', Comparative Studies in Society and History, 22 (1980), pp. 174-97.

- 55. Next to Wallerstein Eric R. Wolf's Europe and the People Without History (Berkeley, 1982) and P. Curtin, Cross Cultural Trade in World History (Cambridge, 1985) as well as W. Mcneill's The Rise of the West: a History of the Human Community (Chicago, 1963) relevant for this.
- 56. J. Huizinga, 'A Definition of the Concept of History' in R. Klibansky and H. J. Paton (eds), Philosophy and History (Oxford, 1936), p. 8.

# تعلیم' ترقی اور بنیاد پرستی

روبینه سهگل

#### تعارف

عام طور پر سمجھا جاتا ہے کہ جدید تعلیم لوگوں کو توہم پرتی اور تاریکی کی دنیا سے اللہ کر روش خیال اور ترقی پند بنا دبتی ہے۔ یہ بمی فرض کر لیا جاتا ہے کہ تعلیم معاشرے کو خوشحلل کی جانب گامزن کرتی ہے اور اس کے ذریعے مکلی ترقی کا عمل شدت افتیار کرتا ہے۔ تعلیم کے جمایتی یہ بمی کہتے ہیں کہ تعلیم کی بنا پر معاشرے میں جمہوری عمل تیزی افتیار کرتا ہے آزادی اور برابری کی اقدار فروغ پاتی ہیں۔ یہ دعویٰ بمی کیا جاتا ہے کہ تعلیم کی وجہ سے لوگوں میں عقل کا مادہ بدھتا ہے اور وہ فرسودہ خیالات ختم کر کے منفی قتم کی روایات کو چھوڑنے پر آمادہ ہو جاتے ہیں۔ اس طرح لوگوں میں رواداری کا جذبہ پروان چڑھتا ہے اور وہ مل جل کر اجتابی زندگی کے عواس کو سمجھ کر آگے برصے ہیں۔ اکثر کما جاتا ہے کہ تعلیم کی مدد سے لوگوں میں فرقہ واریت کا جذبہ کم ہو جاتا ہے' لمانی فساؤات کی حوصلہ شخنی ہوتی ہے اور نہ بی جنون کا رتجان کم ہو جاتا ہے' لمانی فساؤات کی حوصلہ شخنی ہوتی ہے اور نہ بی جنون کا رتجان کم ہو بات ہے۔ تعلیم کے علمبرداروں کا دعویٰ ہے کہ اس کی وجہ سے انفرادی سطح پر ایک شخص اپنی زندگی کے طالت بربرینا کر اجتابی سطح پر معاشرے میں تبدیلی لا تا ہے اور اس سے ساتی' سیاسی اور اقتصادی ڈھائے بیل جاتے ہیں۔ یہ بھی اکثر کما جاتا ہے کہ تعلیم ، صنفی اور طبقاتی تعصبات کو ختم کرتی ہے۔

تعلیمی عمل پر اس قدر ایمان کا بتیجہ سے ہے کہ بین الاقوامی سطح پر تعلیم کو بے حد البحیت دی جاتی ہوئے انسانی حقوق البحیت دی جاتی ہوئے انسانی حقوق کے عالمی منشور میں تعلیم کو اہمیت دی گئی ہے، خواتین کے خلاف المیاز ختم کرنے کے عالمی منشور میں بھی تعلیم پر زور دیا گیا ہے اور بچوں کے حقوق کے عالمی منشور میں عالمی منشور میں

بھی تعلیم کو خصوصی اہمیت حاصل ہے۔ اس کے علاوہ تعلیم کے موضوع پر بین الاقوامی اجلاس اور کانفرنس کروائی گئیں جن میں ہر مخض کو خواندہ بنانے اور بنیادی تعلیم فراہم کرنے کی اہمیت کو اجاگر کیا گیا۔ ان میں خاص طور پر قاتل ذکر 1990ء کی "تعلیم سب کے لئے" نام کی کانفرنس ہے جو تھائی لینڈ میں ہوئی۔ اس کے علاوہ دیلی اعلامیہ بھی مشہور ہے جس کے تحت ناخوائی کو دور کرنے کا عمد کیا گیا۔

بین الاقوای کانفرنس اور معلموں کے علاوہ ترقی یافتہ ممالک کی ترقیاتی ایجنسیاں تعلیم کے لئے کثیر رقم مختص کرتی ہیں' مثال کے طور پر برطانیہ کی ایجنسی یا شعبہ بین الاقوامی ترقی (DFID) نے تعلیم کے فروغ کے لئے سوشل ایکشن پروگرام کو کئی ملین ڈالر دیتے ہیں۔ سامی عمل کے پروگرام میں 75 فیصد رقم تعلیم کے لئے مقرر کی گئی ہے جس کے مقالے بیس محض 15 فیصد حصہ صحت پر خرچ کیا جائے گا۔ برطانیہ کے علاوہ کینیڈا کی ترقیاتی ایجنسی سیڈا (CIDA) اور امریکہ کی ایجنسی ایٹیا فاؤنڈیشن کینیڈا کی ترقیاتی ایٹیا فاؤنڈیشن الار دیگر ترقی پذیر ممالک کو تعلیم کے فروغ کے لئے بھاری رقوم فراہم کی ہیں۔ اس کا ایک نتیجہ یہ ہوا ہے کہ تعلیم کے فروغ کے لئے بھاری رقوم فراہم کی ہیں۔ اس کا ایک نتیجہ یہ ہوا ہے کہ تعلیم کے فروغ کے لئے بے شار غیر سرکاری شخلیس قائم ہو گئی ہیں جنہوں نے گاؤں اور چھوٹے شہروں کے بچوں کو پڑھاتی ہے۔ کوشش کی جا رہی ہے کہ یہ بچ کے ساڑھے تین سال میں میں غیر رسمی سکول کو پڑھاتی ہے۔ کوشش کی جا رہی ہے کہ یہ بچ ساڑھے تین سال میں سکولوں کے اوقات میں بنیادی تعلیم حاصل کر سکیں۔ ان کے فارغ وقت میں بنیادی تعلیم حاصل کر سکیں۔

تعلیم کی افاویت پر بھین اس قدر مضبوط ہے کہ عالمی ترقیاتی بینک اور عالمی مالیاتی اوارہ دونوں غریب ممالک کو قرضہ فراہم کرتے ہوئے تعلیم کی اہمیت کو عیاں کرتے ہیں۔ آئے دن تعلیم یا اقتصادی ماہرین اخباروں میں تعلیم کے فوائد کو اجاگر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ترقی کا اہم ترین ذریعہ تعلیم ہے اور وہ ممالک جو ترقی یافتہ ہو بچکے ہیں اپنی تعلیم و تربیت کے بل بوتے پر آگے برسے پائے ہیں۔ ماہرین عمواً تنبیہہ کرتے

میں کہ آگر پاکستان میں ہر بچہ تعلیم حاصل نہ کرپایا قو پاکستان مستقبل کے شہری نہیں تیار کر پائے گا اور ہمارا ملک ویگر ممالک کے مقابلے میں پسماندہ رہ جائے گا۔ وہ اپنے موقف کو خابت کرنے کے لئے مغربی ممالک کی مثالیں دیتے ہیں اور یہ دلائل پیش کرتے ہیں کہ جدید صنعتی محاشروں کو صنعت و حرفت کے لئے خاص ماہرین کی ضرورت ہے اور تکنیکی علم و ہنر کے بغیر صنعتی ترقی کا خواب او حورا رہ جائے گا۔ وہ ٹائیوان' جنوبی کوریا' سٹھاپور اور ملائشیا کی مثالوں سے بیہ ٹابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ پاکستانی معاشرے کی پسماندگی ہمارے تعلیمی معیار کی بنا پر ہے۔

# ترقى پيند تعليمي نظريه

تعلیم کا یہ امید افزاء ' ترقی پند اور مثبت نظریہ موجودہ صدی کے آغاز میں امریکہ میں متبول ہوا۔ 1916ء میں مشہور تعلیم دان جان ڈیوئی نے دعویٰ کیا کہ تعلیم جہوریت کی ضامن ہے۔ (۱) ڈیوئی کو بقین تھا کہ تعلیم کے ذریعے معاشرہ برابری کی قدروں سے ہمکنار ہو جائے گا۔ جن افراد کو آبائی جائیداد نصیب نہیں ہوئی وہ تعلیم کی مدد سے اپنا سابی و معاشی رتبہ بربھا سکیں گے اور معاشرے کی طبقاتی ناہمواریوں میں کی واقع ہو گی۔ مزید ان کا خیال تھا کہ تعلیم آزادی سے روشناس کردائے گی اور لوگ آزادانہ سوچ کے قابل ہو جائیں گے۔ ڈیوئی کے فلفہ تعلیم کا امریکی سوچ پر گہرا اثر ہوا اور کومتوں نے تعلیم پر فراخ دلی سے خرچ کرنا شروع کر دیا۔ یہ رتبہ اور مقام حاصل کرنے کا موثر ترین ذریعہ سمجھا جانے لگا حتیٰ کہ امریکہ میں تعلیم عام ہو گئی اور قانونی طور پر ہر بچ کا 18 برس کی عمر تک سکول میں ہونا لازی قرار دے دیا گیا۔ اس عمل کی بشرینانے کا بیشت میں سوچ یہ تھی کہ تعلیم ہر شخص کا بنیادی حق ہے اور یہ زندگی بمترینانے کا طریقہ ہے۔ اس طرح ہر شہری کو برابر کے مواقع فراہم کئے جا سکتے ہیں۔

1950ء کی دہائی تک بیہ سوچ حاوی رہی اور ہر فرد کی کو سٹش ہوتی تھی کہ زیادہ سے زیادہ تعلیم حاصل کر کے مستقبل کو روشن کیا جائے اور اپنی اولاد کو بهترین تعلیم مہیا کر کے ان کی زندگی کو ترقی کی راہ پر گامزن کیا جائے۔ اس دور میں امریکہ اور دیگر ترقی یافتہ ممالک میں بے شار سکول کھولے گئے اور تعلیم معاونات تیار اکئے گئے اور ہر قتم کی سہولیات مہاکی گئیں آگہ ہر شہری ان سے استفادہ کر سکے۔ ' کی سہولیات مہاکی گئیں آگہ ہر شہری ان سے استفادہ کر سکے۔ ' تنقیدی نظریہ تعلیم

1960ء کی وہائی میں امریکہ اور یورپ کے کئی ممالک میں مزاحمتی تحریکوں کی اسر دور می۔ یہ تحریکیں متعدد مختلف اطراف سے شروع ہوئیں۔ ایک طرف بائیں بازو کی تحریکوں نے زور پکڑا اور مزدوروں کے حقوق کے لئے جدوجمد کی ودسری طرف عورتوں کے حقوق کی فیمینسٹ تحریکوں نے زور پکڑا اور پدر شاہی نظام پر سوالات اٹھائے' تیسری طرف طلبے نے یونیورسٹیوں میں امریکہ اور ویت نام کی جنگ کے خلاف آواز اٹھانا شروع کی اور چوتھی طرف ہی (Hippie) تحریک نے متوسط طبقے کی اقدار اور روایات کو تو رنے کی تحریک چلائی۔ اس دور میں آزادانہ جنسی زندگی گزارنے کا حق مانگا گیا' خاندان کی فرسودہ روایات اور زنجیروں کی محمنن کے خلاف مزاحمت ہوئی اور انفرادی طرز زندگی کی اہمیت کو اجاگر کیا گیا۔ مثال کے طور پر بیہ کہا گیا کہ کسی مخص کا حق ہے کہ وہ کیا لباس پنے 'کیا کھانا کھائے 'کس کے ساتھ جنسی تعلقات رکھے 'کمال رہے اور کیا کرے۔ یہ تحریکیں مختلف ساجی اور اقتصادی دھانچوں پر تفید کا سرچشمہ بن میس ایک طرف متوسط طبقے کی محمن سے بحربور قدریں زیر تفید آئیں مرالیہ داری نظام سے ابھرتی ہوئی اقدار کی مخالفت کی گئی جنگ کی مخالفت کی گئی پدر سری کی مردا تکی پرست قدروں پر سوال اٹھائے گئے اور نسل پرستی کو بھی تنقید کا نشانہ بنایا گیا-یہ تحریکیں کافی حد تک 1970ء کی دہائی میں بھی سرگرم رہیں۔ تاہم ان تحریکوں کی چند اندرونی کروریوں کی بنا پر یہ 1970ء کی دہائی کے بعد مائد بڑ گئیں۔ ایک تو ان تحریکوں کی طبقاتی بنیاد مغرب ممالک کا متوسط طبقه تھا جو کوئی ٹھوس تبدیلی یا ساجی و سایس ڈھانچ<u>وں</u> میں کوئی خاص تبدیلی نہیں مانگ رہا تھا بلکہ صرف تھوڑا بہت رد و بدل کا مطالبہ کر رہا تھا ناکہ محضی آزادیوں مین اضافہ ہو سکے۔ چنانچہ اس تحریک کی بنیاد انفرادیت پر تھی جبکہ اقتصادی و ساسی ڈھانچ بدستور قائم اور معتکم رہے۔ ٹھوس

طبقاتی شعور کی کمی کی وجہ سے یہ تحریکیں کوئی دریا تبدیلی لائے بغیر ختم ہو گئیں اور ان کی شدت کم ہو گئی۔

تاہم ان مزاحمتی تحریکوں نے علمی اور نظریاتی اعتبار سے ممرے اثرات چھوڑے۔ بدنیورسٹیول میں تحقیق و تعلیم کے عمل پر ان تحریکول کے دریا اثرات ہوئے کیونکہ ان کی وجہ سے مارکسی اور تقیدی سوچ کا احیاء ہوا۔ اس سے قبل جرمن فاشزم کو سیجھنے کی غرض سے فرینکفرٹ انشیٹیوٹ قائم کیا گیا تھا جس کے مفکرین نے علم نفسیات اور وگیر ساجی علوم کو سیاست اور معیشت کی روشنی میں پر کھا۔ (2) فریکفرٹ سکول کے مفکرین نے فرد اور اجماع کے تعلق کو پر کھنے کی کوشش کی کہ دیکھا جائے کہ اجماعی سوچ ایک فرد کے ذبن اور نشوونما پر کس طرح اثر انداز ہوتی ہے اور ایک فرد اجماعی سوچ کی تھکیل میں کیا کردار اوا کرتا ہے۔ اس طرح ایک فرد کے ساجی اواروں کے ساتھ رشتے کو سیھنے کی کوششیں کی گئی۔ فرینکفرٹ سکول کے پیرو مفکرین نے آمرانہ فخصیت کی تغمیریر ایک تفصیلی مطالعہ کیا ناکہ سمجھا جائے کہ فاشزم کے حمایق کیونکر تیار کئے جاتے ہیں اور نہ ہی اور نسلی تعصبات کیسے جنم لیتے اور پروان چڑھتے ہیں۔ (3) ای طرح ان مفكرين نے پدر سرى خاندان ميں پروان چرھنے والى شخصيت پر تحقيق بھى کی- اس سلسلے کے دو مفکرین ہار کھائیمر اور اڈورنو نے عام ثقافت یعنی لوگوں کے کلچریا مقبول کلچر(Mass Culture) پر بھی تحقیق کی جس کا تعلیم کے تقیدی فلفے پر گرا اثر یرا- (4) ان مفکرین کے مطابق ذرائع ابلاغ مقبول کلچراور عام تعلیم جیسے اداروں کا اثر انسانوں پر میہ ہوتا ہے کہ تقیدی شعور میں کی واقع ہو جاتی ہے اور لوگ عام روزمرہ کے تفریحی اور "تعلیمی" کلچرسے اس قدر مرعوب ہو جاتے ہیں اور اس میں اس حد تک ڈوب جاتے ہیں کہ ان کی سوچنے "سجھنے اور غور و فکر کرنے کی صلاحیت کمزور ہو جاتی ہے۔ لوگ اپنے اردگرد کے ماحول کی عدم برابریوں اور ناانصافیوں سے غافل ہو کر عام کلچری جھوٹی اور سطی رنگینیوں میں مم ہو جاتے ہیں اور اپنے ساتھ ہونے والے ظلم و تشدد کو فراموش کر دیتے ہیں۔ جدید طرز کا سرمایہ داری نظام عام کلچر بنانے والی صنعت کی حوصلہ افزائی کرتا ہے کیونکہ اس قتم کی گھٹیا تفریح اور سطی سوچ لوگوں کو بھلا دیتی ہے کہ ان کا کس قدر استحصال کیا جا رہا ہے اس کے برعکس وہ انہیں دو سرے دن کی مشقت کے لئے ترو آزہ اور بشاش بشاش کر دیتی ہے۔ اس طرح بعلوت اور سرکشی کے جذبات پر قابو پایا جا تا ہے۔ تعلیم اس عمومی سوچ اور مقبول کلچر کا ایک لازمی جزو ہے جو لوگوں کو اپنے حالات سے سمجھونہ کرنا سکھاتی ہے اور ان سے لڑنے کا مادہ کم کرتی ہے۔

فریکفرٹ سکول اور دیگر تعلیم مفکرین پر اٹلی کے مشہور مار کسٹ ایٹونیو کرایچی اور کیورگ لوکاچ کا بہت گرا اثر تھا۔ کیورگ لوکاچ کے تاریخ اور طبقاتی شعور کے موضوع پر کتاب کھی تھی اور اینونیو گرامچی نے "مریزن نوٹ بکس" میں اپنے خیالات كا اظهار كيا تھا۔ (5) ان دونوں مفكرين كا تعليم سوچ پر دريا اثر برا كيونكه تعليم أيك مخصوص طرز کی سوچ اور خاص شعور پیدا کرتی ہے جو لوگوں کا سیاس جذبہ ختم کرنے میں کام آتے ہیں۔ گرامچی کا خیال تھا کہ حکمران طبقوں کی سوچ اور ان کا غلبہ اس حد تک روزمرہ کی عام سوچ بن جاتا ہے اور لوگ اس حد تک اسے قبول کر لیتے ہیں اور یج مان لیتے ہیں کہ وہ اس پر تقیدی سوال نہیں اٹھاتے۔ حکمرانوں کی سوچ صرف ان ك اين طبق ك فائدے ميں ہوتى ہے ليكن وہ اس كى عكاى اس طرح سے كرتے ہیں کہ معلوم ہو آ ہے کہ یہ سوچ غیرجائبدار ہے اور سب کے مفاویس ہے۔ حکران سوچ تقیدی اور اختلافی سوچ کو ختم کر دیتی ہے۔ گرامجی اور لوکاچ وونوں کارل مارکس کے اس خیال سے متاثر تھے کہ ہر دور میں حکمرانی ان خیالات کی ہوتی ہے جو حکمران طبقول کے خیالات ہوتے ہیں۔ (6) مار کس کے مطابق جن طبقول کے پاس مادی ذرائع پیداوار ہوتے ہیں ائنی کے پاس ذہنی اور نظریاتی ذرائع پیداوار بھی ہوتے ہیں۔ چنانچہ حمران طبقے ذہنی اور علمی ذرائع پیداوار کی مدد سے ایسے تصورات اور نظریات تیار كرتے ہيں جو ان كے طبقے كے مفاد ميں مول اور ايسے تصورات اور نظريات كى حوصله فکنی کرتے ہیں جو ان کے طبقے کے خلاف ہوں۔ تاہم حکمران طبقے ان خیالات کو غیر جانبدار کہتے ہیں اور لوگوں کو قائل کرتے ہیں کہ سب کی بمتری امنی خیالات کو اپنانے میں ہے۔ موجودہ حقیقت جو کہ عدم برابری اور ناانصانی پر منی ہوتی ہے' ازلی اور ابدی

حقیقت معلوم ہونی شروع ہو جاتی ہے۔ اس طرح حکران طبقوں اور حکران سوچ کا غلبہ ہوتا ہے۔ مارکس کی اس سوچ کا تقیدی نظریہ تعلیم پر بہت گرا اثر پڑا۔ علم کو ریاست کا نظریات بنانے والا سب سے اہم اوارہ مان لیا گیا۔ ریاست چونکہ غیر جانبدار نہیں ہوتی اور حکران طبقوں کی نمائندہ ریاست ہوتی ہے لنذا وہ عام نظام تعلیم کو حکراں طبقوں کی اجارہ واری قائم رکھنے کے لئے استعلل کرتی ہے۔ وہ لوگوں کو ان کے حکران طبقوں کی اجارہ واری قائم رکھنے کے لئے استعلل کرتی ہے۔ وہ لوگوں کو ان کے طبقے کے مطابق تعلیم ویتی ہے ناکہ پھے لوگ حکمرانی کرنا سکے لیس اور باتی لوگ محکوی کی تعلیم حاصل کر لیں۔ اس طرح تعلیم کے ذریعے قدروں اور علم و ہنر کو طبقاتی اور بدر شاہی صنفی دونوں اعتبار سے بانٹ دیا جاتا ہے۔ الذا تعلیم نظام میں نہیں طبقاتی اور پدر شاہی کی قدروں کی نمائندگی واضح طور پر دکھائی دیتی ہے۔

فرانس کے مارکسی سوچ رکھنے والے مفکر لوئی ایلتھورر نے ریاست کے جری اور نظریاتی اداروں پر تفصیل بحث کی ہے۔ (7) ایلتھوزر کے خیال میں ریاست نظریاتی اور جری دونوں طرح کے اداروں کی مدد سے حکمران طبقوں کے مفادات کی حفاظت کرتی ہے۔ نظریاتی اداروں میں وہ ادارے شامل ہیں جو نظریات ، قدروں ، سوچ ، نقافت و تهذیب کی تشکیل میں کار فرما موتے ہیں۔ ان میں ندمبی ادارے سکول اون ساز ادارے سکول اور عدالتیں شامل کے جاتے ہیں۔ یہ وہ ادارے ہیں جو انسانی شاخت اور شخصیت کی ساخت میں نمایاں کروار اوا کرتے ہیں۔ یہ ہمیں بتاتے ہیں کہ میں کیا سوچنا چاہئے کیا اچھا ہے کیا برا ہے اور ماری قدریں کیسی مونی چاہیں۔ ایلتھوزر کا کمنا ہے کہ موجودہ زمانے میں تعلیمی ادارے بہت طاقتور ہو چکے ہیں اور انہوں نے مذہبی اداروں کی جگہ لے لی ہے۔ جو کام ماضی میں مذہبی ادارے کرتے تھے وہ اب سکول سر انجام دیتے ہیں۔ یہ ادارے حکمران سوچ کو فروغ دیتے ہیں اور ان کے مفادیر مبنی سوچ کو غیر جانبدار اور معروضی سوچ قرار دیتے ہیں۔ وہ لوگوں کو قائل كرتے ہيں كہ اس ميں سب كى بحرى ب- جرى اوارول ميں ايلتھورر وہ اوارے شامل کرتے ہیں جو طاقت اور جرکے استعال کے ذریعے لوگوں کی فرمانبرداری اور اطاعت حاصل كرتے ہيں۔ ان اداروں ميں يوليس' فوج' جيل ادر سزا كا نظام وغيره شال

ہوتے ہیں۔ جب لوگ نظریاتی اداروں کے کام کے باوجود باغی ہو جائیں اور ان ہیں پھر

بھی فرمانہرداری کا جذبہ پیدا نہ ہو تو جبری اداروں کو بروئے کار لایا جاتا ہے۔ لین اگر

کوئی شخص اندر سے اور دل سے کی بلت کا قائل نہ ہو تو حکراں طبقوں کے یہ محافظ

زور 'جرو ظلم کی مدد سے اپنی مرضی لوگوں پر مسلط کرتے ہیں۔ چنانچہ یہ نظریاتی اداروں

کی مدد کرتے ہیں اور اندرونی جرناکام ہونے کی صورت میں بیرونی جرو تشدد کے ذریعے
لوگوں کی محنت چراتے ہیں اور ان کی اطاعت عاصل کرتے ہیں۔ ایلنھوزر کے مطابق

نظریاتی اداروں میں بھی تشدد کا عضر نمایاں ہوتا ہے آگرچہ ان کا کام ایک شخص کو اندر

سے بدلنے کا ہوتا ہے آگہ وہ حکران نظریات اور سوچ کو اپنا لے۔ ای طرح جبری

ادارے صرف جبری ہی نہیں بلکہ نظریاتی بھی ہوتے ہیں کیونکہ پولیس اور فوج کے

ادارے ایک مخصوص طرز کی سوچ کے تحت تفکیل دیئے جاتے ہیں۔ ان میں ایک

فاص نظریہ نباں ہوتا ہے جو تشدد کے فلفے پر جنی ہوتا ہے۔ یہ دونوں قسم کے ادارے

ایک دو سرے کے معاون اور مددگار ہوتے ہیں اور ان کا کام ہم آئک ہوتا ہے۔

ایک دو سرے کے معاون اور مددگار ہوتے ہیں اور ان کا کام ہم آئک ہوتا ہے۔

ایک دو سرے کے الفاظ میں:

نظریاتی ریاسی اوارے بہت حد تک اور بنیاوی طور پر نظریات کی مدد سے کام کرتے ہیں اور ان کا انحمار نظریات پر ہوتا ہے۔ لیکھ ان میں جرکا عضر بھی ہوتا ہے جو کہ ٹانوی حیثیت رکھتا ہے۔ ان اواروں کا یہ عضر قدر کم چھپا ہوا اور علامتی ہوتا ہے۔ (8) انہیں اواروں کی بلت کرتے ہوئے ایلنہوزر کہتے ہیں کہ:
نظریاتی اوارے یہ تاثر پیدا کرتے ہیں کہ ان کے نظریات میں ہم آہئی اور اتحاد ہے حالانکہ ان نظریات میں بہت سے مخلف نظریات ہوتے ہیں اور ان میں آئیں میں تضاد اور تصادم بھی ہوتا ہے۔ لیکن یہ تضادات عکرال نظریات 'یعنی عکرال طبقول کے نظریات کے نیچے چھپے ہوئے ہوتے ہیں۔ میرے خیال میں کوئی بھی طبقہ ان ریاستی اواروں پر اپنا تسلط جمائے بغیر زیادہ ویر تک

## رياسي طانت اور افتذار برجها نهيس سكك- (9)

ایلنھوزر کا خیال تھا کہ نظریاتی ریاسی اوارے بہت سے ہوتے ہیں' ان مین ایک دو سرے سے فرق بھی ہوتا ہیں۔ ان کے ایک دو سرے سے فرق بھی ہوتا ہیں۔ ان کے اندرونی تضاوات کی وجہ سے طبقاتی کھکش جاری رہتی ہے۔ ان کا اتحاد مصنوعی اور تضاوات سے بھرپور ہوتا ہے۔ حکرال طبقہ اور اس کے نظریات ان تضاوات کو اپنے تضاوات سے بھرپور ہوتا ہے۔ حکرال طبقہ اور اس کے نظریات ان تضاوات کو اپنے قابو میں رکھتے ہیں۔ تعلیمی نظریاتی اوارے پر اپنی رائے کا اظہار کرتے ہوئے ایلتھوزر کھتے ہیں کہ:

میرے خیال میں جدید سمولیہ داری نظام میں جس نظریاتی ادارے کو حلوی اور اولین حیثیت حاصل ہے وہ تعلیمی نظریاتی ادارہ ہے۔ یہ ادارہ ایک پرتشدہ طبقاتی جنگ کے نتیج میں حلوی ہوا۔ اس سیاسی اور نظریاتی جنگ میں پرانا حلوی نظریاتی ادارہ فلست خوردہ ہو گیا اور اس ادارے کا غلبہ پیدا کر دیا گیا۔

ایلتھورر کے خیال میں تعلیم اداروں نے ذہبی اداروں کی طاقت و حیثیت میں کی واقع کی ہے اور ان کی جگہ حکمران نظریات کی اشاعت کے بہترین ذرائع بن گئے ہیں۔ اگر ایلتھورر کے نظریات کو پاکستان کے تناظر میں دیکھا جائے تو تسلیم کرتا پر تا ہے کہ سکول اور تعلیمی ادارے حکمرال نظریات کی اشاعت کے اولیں ذرائع ہیں۔ تاہم ہمارے بال تعلیم نے ذہب کی جڑ نہیں کائی بلکہ خود تعلیم طوی ذہبی نظریات کی ماتحت ہوگئی ہے۔ نہیں نظریات کی تبلیغ اب تعلیمی اداروں کے ذریعے ہوتی ہے۔ ان میں نہ صرف مدرے اور فرقہ وارانہ تعلیمی ادارے شامل ہیں بلکہ ریاست کے اپنے سرکاری مرف مدرے اور فرقہ وارانہ تعلیمی ادارے شامل ہیں بلکہ ریاست کے اپنے سرکاری تعلیمی ادارے شامل ہیں بلکہ ریاست کے اپنے سرکاری حموف مدرے اور فرقہ وارانہ تعلیمی ادارے شامل ہیں بلکہ ریاست کو فروغ دے رہے تعلیمی ادارے رجعت پند' بنیاد پرست اور فرسودہ غربی روایات کو فروغ دے رہے ہیں۔ ان نظریات کی مدد سے تاجائز حکومتیں اپنی حکمرانی کا جواز حلاش کرتی ہیں۔ ہندوستان اور پاکستان میں ثقافی قوم پرسی کا انحصار بہت حد تک مقامی روایات اور غربی سوچ پر ہے۔ اس کے مقابلے میں یورپی قوم پرسی میں یورپی تہذیبی اور ثقافتی سوچ کے عاصر نمایاں شے۔ (10) نو آبادیاتی نظام سے آزاد ہونے والے تیمری دنیا کے کئی ممالک عناصر نمایاں شے۔ (10) نو آبادیاتی نظام سے آزاد ہونے والے تیمری دنیا کے کئی ممالک

نے یورپ سے قومی ریاست کا نظریہ تو لے لیا لیکن ان قومی ریاستوں کی بنیاد اکثر فہرب پر رکھی گئی جو تعلیم جیسے جدید ذرائع کی مدد سے پھیلایا گیا۔ نہی قوم پرسی کی وجہ سے غیر مسلم اقلیتوں اور عورتوں کو قومی ریاست کا کمل شری تصور کرنا مشکل ہو گیا کیونکہ غیر مسلموں اور عورتوں دونوں کی مسلمان مردوں کے مقابلے میں حیثیت کم قرار دی جانے گئی۔ چنانچہ شریت کا تصور صنفی اور ندہی تعقبات میں تقیم ہو کر ادھورا رہ گیا۔

ایلنھوزر کے خیال میں تعلیی ادارے نہ صرف حکمرال سوچ کو فروغ دیتے ہیں اور حکمرال طبقول کو ان کے طبقے کے اور حکمرال طبقول کو ان کے طبقے کے مطابق معاشرے میں تقسیم بھی کرتے ہیں۔ اس طمن میں ایلنھوزر کا کہنا ہے کہ:

طبقاتی معاشروں میں تمام گروبوں کو وہی نظریات فراہم کئے جاتے ہیں جو معاشرے میں اپنا کردار اوا کرنے کے لئے ان کے لئے ضروری موتے ہیں۔ مثل کے طور پر جن کا استحصال کیا جا تا ہے ان کا ایک کردار ہو تا ہے۔ (ان افراد میں پیشہ ورانہ صلاحیت اخلاقی پہلو مثلا ایمانداری شریت کے فرائض مثلا قانون کا احرام قوی جذبه مثلاً حب الوطنی اور بنیادی طور پر ایک ایبا شعور دیا جاتا ہے جو سای سوچ سے عاری ہو)۔ استحصال کرنے والوں کا كردار فرق مو يا ہے۔ (ان افراد ميس جو خوبياں پيداكى جاتى بين وہ ہیں مزدوروں کو تھم دینا' ان سے تھکمانہ لجہ میں بات کرنا' ان سے نمٹنے کا طریقہ جانا جے "انسانی تعلقات" کا سبق کما جاتا ہے)- مجرایے افراد ہوتے ہیں جو جبرو تشدد کے نمائندے ہوتے ہیں۔ (ان کی صفات ہوتی ہیں تھم صادر کرنا' فرمانبرداری کو یقینی بنانا می کو بحث یا اختلاف کا موقع نه دینا اور سیای نعوه بازی کو مرضی کے مطابق استعال کرنا)۔ اس کے بعد پیشہ ورانہ نظریات کی تغیر کرنے والے افراد ہوتے ہیں۔ (ان کی صفات یہ ہوتی ہیں کہ لوگوں کے شعور کو حقارت کی نظرے دیکھا جائے' لوگوں کو "مبلیک میل" کیا جائے' ان پر تقریری وار کئے جائیں اور یہ سب چھے اخلاقیات' نیکی اور قوم کی بھڑی کے نام پر کیا جائے۔" (11)

چنانچہ ایلتھوزر کے خیال میں تعلیم معاشرے کے مخلف طبقے بنانے کے کام میں بیش پیش ہوتی ہے اور طبقاتی نظام کی از سرنو تشکیل کرتی ہے۔ ایلتھوزر کا یہ خیال پاکستان کی تعلیم پالیسیوں سے جابت ہوتا ہے کیونکہ ہر پالیسی میں طبقاتی نظام کی ساخت کا عضر نمایاں ہے۔ 1998ء کی نواز شریف کی پالیسی پر بات آگے چل کر ہوگی گر 1959ء کی ایوب خان کے زمانے کی تعلیم پالیسی سے تعلیم کی طبقاتی نوعیت کا احساس واضح طور پر ہوتا ہے۔ اس پالیسی کے مندرجہ ذیل الفاظ ایلتھوزر کے تجزیبے کو سچا طابت کرتے ہیں:

تجارتی تعلیم کے شعبے میں ملک کو تین سطح کے کارکوں کی ضرورت ہے۔ ان میں باہنر مزدور' نکنیکی کام کرنے والے اور انجیئر شائل ہیں جو صنعتی ورکشاپوں کے لئے لائی ہیں۔ تجارتی لحاظ ہے ان میں سب سے پہلی سطح پر ہنرمند کلرک ہیں۔ یہ ضروری ہوتا ہے کہ ان کے کام میں پھرتی ہو' ان کا کام بالکل صحح ہو اور قابل اعتماد ہو۔ اس سے اگلی سطح پر سپر وائزر آتے ہیں۔ ان کے لئے لازی ہے کہ یہ بہت تعلیم یافتہ ہوں' کلری کا کام بھی جانتے ہوں' ماتحوں کو خوش اسلوبی سے کنرول کر سے کام بھی جانتے ہوں' ماتحوں کو خوش اسلوبی سے کنرول کر سے ہوں اور منجمنٹ کی ضروریات مزدوروں کو اچھی طرح سجھا کتے ہوں۔ آخر اور سب سے اونچی سطح پر انگریکٹو طبقہ ہے۔ اس طبقے ہوں۔ آخر اور سب سے اونچی سطح پر انگریکٹو طبقہ ہے۔ اس طبقے کے لئے ضروری ہے کہ یہ اقتصاوی اور تجارتی اصولوں سے بخوبی واقف ہو اور پیراوار اور ترقی کے لئے موزوں پالیسی مرتب کر سیس۔ (12)

1959ء کے پالیسی سازوں کے ان الفاظ سے صاف ظاہر ہو تا ہے تعلیم معاشرے

ہمارے تعلیمی نظام کا ڈھانچہ ایبا ہونا چاہئے کہ چار قتم کے کارکن تیار کئے جائیں۔ ابتدائی تعلیم ایسے مزددر پیدا کرے گی جو غیر ہنرمند کہلاتے ہیں۔ افران اور انجیئر کا طقہ پیشہ ورانہ کالجوں میں تعلیم حاصل کرے گا۔ ہمارے تعلیمی نظام میں ہنرمند اور تکنیکی مزدور کی تعلیم کو نظر انداز کیا گیا ہے۔ ایسے مزدور ان افراد میں سے لئے جائیں گے جنہوں نے یا تو میٹرک تک تعلیم حاصل کی ہو لیکن یونیورٹی تک نہ پنچے ہوں' یا وہ جو اپنی تعلیم جاری رکھے ہوں اور جز وقتی طالب علم ہوں۔ (13)

چنانچہ یہ سوچاگیا کہ مختلف سطح کی تعلیم مختلف سطح کے مزدور پیدا کرے گا۔ ظاہر ہے کسی بھی حکمران طبقے کا کوئی شخصی غیر ہنر مند مزدور نہیں ہو گا۔ آجکل حکومت اور غیر کمکی فنڈ دہندگان ابتدائی ' پرائمری یا بنیادی تعلیم پر بہت زور دے رہے ہیں اور اعلی تعلیم اور معاشرتی علوم کی حوصلہ محکنی کی جا رہی ہے۔ تمام تر فنڈ بنیادی یا ابتدائی تعلیم کے لئے مختص کئے جا رہے ہیں اور تقریباً سارا زور پرائمری پر ہے حتی کہ غیر رسی تعلیم میں بھی صرف پرائمری کو اہمیت دی جا رہی ہے۔ اس بات پر غور کرنے کی ضرورت ہے کہ ایسا کیوں ہے۔ خود پالیسی ساز اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ پرائمری کی سطح کی تعلیم صرف ایک غیر ہنرمند مزدور تیار کرتی ہے۔ پرائمری پاس کو چھوٹی موثی نوکری

بھی بہت مشکل سے ملتی ہے اور وہ کاروں اور سائیکلوں کے برزے ہی ٹھیک کرتا ہے۔ کیکن موجودہ دور میں تعلیم دانول اور فنڈ دہندگان کی پوری توجہ صرف پرائمری پر ہونے کا تجزیہ نہیں کیا گیا۔ وہ کیوں صرف اور صرف بت نیجی سطح کے مزدور تیار کرنا جاہتے ہیں۔ شک ہوتا ہے کہ اس کے پیچیے ملٹی نیشنل کمپنیوں کا ہاتھ ہے اور یہ امر عالمیت (Globalisation) یا نئی عالمی معیشت کا ہی ایک حصہ ہے۔ مکنی نیشنل کمپنیوں کو ایسے مزدوروں کی ضرورت ہوتی ہے جو مشینوں کے پرزوں کے نمبر اور نام پڑھ سکیں اور چھوٹا موٹا حساب کتاب رکھ سکیں ہاکہ ملٹی نیشنل کو ہربات سمجھانی نہ پڑے۔ چنانچہ اس فتم کا مزدور تیار کرنے کے لئے پر ائمری تک پڑھا ہوا مخص کار آمد ثابت ہو آ ہے۔ کیونکہ عام طور پر وہ بیماندہ اور محکوم طبقول سے تعلق رکھتا ہے' اس میں فرمانبرداری اور تھم ماننے کی عادت بھی ہوتی ہے الندا وہ ایک آئیڈیل مزدور بن سکتا ہے۔ اعلیٰ تعلیم' اور خاص طور پر معاشرتی علوم کی تعلیم' لوگوں کو نئ سوچ سے ہمکنار کر سکتی ہے اور تقیدی شعور پیدا کر سکتی ہے۔ تقیدی شعور رکھنے والا ایک سای طور پر بیدار مزدور نہ تو فرمانبردار ہو گا' نہ ہی بے جا تھم مانے گا اور ناانصانی کے خلاف آواز بھی اٹھائے گا۔ چنانچہ اعلیٰ تعلیم اور معاشرتی علوم کی تعلیم کے لئے نہ تو کوئی فنڈ مختس کئے جاتے ہیں اور نہ ہی حکومت اس کو ترجیح دیتی ہے۔

غیر مکی امداد دینے والے اور پاکتانی حکمران اس بات پر متفق ہیں کہ زیادہ سے زیادہ فنڈ پرائمری کی تعلیم کو دیئے جائیں اور اعلی تعلیم کو قطعی طور پر نظرانداز کر دیا گیا ہے۔ سیای تعلیم 'جو کہ شعور کی بیداری کے لئے اہم ہوتی ہے ' تقریباً ختم کر دی گئی ہے اور ہر تعلیمی پالیسی تکنیکی اور سائنسی علوم کو ترجیح دیتی ہے۔ اس طریقے سے قرت پیداوار تو برهائی جا سی ہے لیکن پیداواری قوت کی تیزی کے ساتھ استصالی قوت بھی برهتی ہے کیونکہ تکنیدگی ہنر اور سائنسی اصول سمجھنے والا کارکن بھر کام قوت بھی برهتی ہے کیونکہ تکنیدگی ہنر اور سائنسی اصول سمجھنے والا کارکن بھر کام کی وجہ سے اپنے کام کی رفار اور معیار دونوں کو تیز کر سکتا ہے۔ وہ کم وقت میں زیادہ کام کر سکتا ہے چنانچہ شرح استحصالی برھ جاتی ہے۔ اور کیونکہ اس میں سیای شعور کام کر سکتا ہے چنانچہ شرح استحصالی کو اپنی خوش قسمتی تصور کرتا ہے اور قوم و ملک اور دین کی نئیں ہوتا وہ اپنے استحصال کو اپنی خوش قسمتی تصور کرتا ہے اور قوم و ملک اور دین کی

خدمت سمجھ کر طبقاتی استحصل کو پر کھنے میں ناکام رہتا ہے۔

اعلیٰ تعلیم کی حوصلہ فکنی کی ایک اور وجہ بھی ہو سکتی ہے۔ غیر مکلی فنڈ د ندگان اور ہمارے قومی سربراہ نہیں چاہتے کہ یمال کے لوگوں میں سوچنے اور سمجھنے اور تجزیبہ كرنے كى ملاحيت بيدا ہو جائے۔ يه ملاحيت خود اينے نظريات تغير كرنے كى قوت عطا کرتی ہے۔ اس طرح بحث و مبلعث کی فضا قائم ہو جاتی ہے اور لوگ استحصالی نظام کو پر کھنے لگتے ہیں۔ لیکن ایبا نہ ہونے کی صورت میں لوگ دو سروں کی بنائے ہوئے نظریات اور دو سروں کی تھیوری میں بھینے رہتے ہیں۔ وہ دو سروں کے تشکیل کروہ خیالات 'تھیوری اور تجزیے سے آزاد نہیں ہوتے اور اختلافی اور تقیدی سوچ نہیں ابھرتی- پاکستان کا یونیورٹ کا نظام کیونکہ تقریباً ختم کر دیا گیا ہے اور اعلیٰ تعلیم کی اہمیت کو رو کر دیا گیا ہے چنانچہ لوگ پرانی تھیوری اور غیر مکی نظریات کی زدیں 🕶 میں۔ اس کے مقابلے میں ہندوستان کی بونیورسٹیول میں آزادانہ بحث اور رائے وہی کی فضا ہوتی ہے جس کی وجہ سے انڈیا میں اب بہت نے نظریات اور نئے مفکرین پیدا ہو رہے ہیں جو فنڈ دینے والے ممالک کے نظریات کو چیلنج کر رہے ہیں۔ وہ انڈیا کے نقطہ نظرے تھیوری اور نظریات کی تغمیر کر رہے ہیں اور عالمی معیشت اور نئے عالمی نظام کی نظرماتی مخالفت میں لگے ہوئے ہیں۔ ماکستان میں بحث و مباحثے کی فضا بہت محدود ہے اور کوئی متباول نظریہ جنم لیتا ہوا نظر نہیں آی۔ جو غیر مکلی فنڈ وہندگان کہتے ہیں وہی ہج مان لیا جاتا ہے اس کے متیجہ میں ہارے اعلیٰ تعلیمی نظام کی باضابطہ طور پر جاہی کی گئی

تعلیم کے طبقاتی عناصر پر دلچپ بحث امریکہ کے دو مفکرین سیمو کل بولر اور ہربرٹ مس نے کی ہے۔ (14) ان کی مشہور کتاب کا نام ہے "سرمایی دارانہ امریکہ میں تعلیم۔" یہ کتاب 1976ء میں چھپی اور اس میں تعلیم کی سیاسی معیشت پر غور و فکر کیا گیا۔ بولز اور مس کا کمنا بھی کہی ہے کہ تعلیم طبقاتی اعتبار سے بٹی ہوئی ہے اور یہ مختلف طبقول کو منفرد قدرول کی مدد سے معیشت میں مختلف جگہ خام کرنے سے لئے تیار کرتی ہے۔ ان کے خیال میں تعلیم مزدور طبقوں کو فرمانبرداری ہوشیاری تندی

ہے کام کرنے اور تھم بجا لانے کی تربیت دیتی ہے اور تھمران طبقوں کو دو سرول پر تھم چلانے افیصلہ کرنے ایسی بنانے اور لوگوں کو منظم کرنے کی تربیت فراہم کرتی ہے۔ نولز اور حکش کے خیال میں یہ کام صرف اقدار کی ظاہری اور واضح تلقین کے ذریعے نہیں بلکہ سکول اور کام کی جگہ کے ساجی رشتوں میں ہم آبھی پیدا کرے حاصل کیا جاتا ہے۔ سکول میں ایک طالب علم سے اس رویے کی توقع ہوتی ہے جو کہ فیکٹری میں ایک مزدور سے متوقع ہو تا ہے کہ مھنٹی کی آواز پر طیے' پھرتی ہو' چستی ہو' تندی ہو' وقت کی پابندی ہو اور باقاعد گی ہو- بولز اور حمش کے مطابق تعلیم کے مخلف مقاصد میں تضاد بیدا ہو جاتا ہے کیونکہ ڈیوئی اور اس کے حامیوں کے مطابق تعلیم جمهوریت اور برابری پیدا کرنے کا ذریعہ ہے الیکن جمال تعلیم کو ایک عدم برابر معاشرے کے لئے کار کن تیار کرنا ہوتے ہیں وہاں برابری کیونکر ممکن ہے۔ چنانچہ معاثی عدم برابری اور ناہمواری سیاسی برابری اور جمہوریت کی ننی کر دیتی ہے۔ تعلیم ہی سے جمہوریت اور برابری کی توقع بھی ہے اور تعلیم ہی ہے لوگوں کو معیشت کی مختلف سطح کے لئے تیار بھی کرنا پڑتا ہے۔ لازا جن لوگوں کو ایک ناہموار اور طبقاتی معیشت میں فٹ ہونا ہے ان کے لئے تعلیم برابری کا ضامن کیسے بن سکتی ہے؟ ان کی سیاس یا قانونی برابری محض کاغذی رہ جاتی ہے کیونکہ معاثی عدم برابری کی موجودگی میں سابی برابری کا تصور نامکن ہو جاتا ہے۔ چنانچہ ساجی اور معاشی حقوق کے بغیر شمری اور سای حقوق برائے نام رہ جاتے ہیں۔ سای اور قانونی برابری حقیقی عدم برابریوں کو چھیانے کے لئے استعال ہوتی ہے۔

لوئی ایلتھوزر بھی ای بات پر لکھتے ہوئے کتے ہیں کہ:

جو طریقہ کار سرمایہ داری نظام کے لئے طبقاتی تفریق پیدا کرتا ہے اسے تعلیم کے آفاقی نظرید کے ذریعے چھپایا جاتا ہے۔ عام نظام تعلیم اس لئے آفاقی ہو چکا ہے کیونکہ یہ حکمران طبقوں کے حکمرال نظریات کا اہم ترین ستون ہے۔ حکمراں نظریات تعلیم اور سکولوں کو غیر جانبدار ہونے کا تاثر دیتے ہیں اور دبوی کرتے ہیں کہ سکول نظریات کی جنگ سے پاک ہوتا ہے۔ ان کا دعویٰ ہوتا ہے
کہ اس جگہ پر اساتذہ طالب علموں کے لئے "ضمیر" اور "آزادی
"کا پورا خیال رکھتے ہیں اور والدین جو کہ بچوں کے "مالکان"
ہوتے ہیں ان اساتذہ پر پورا بحروسہ کرتے ہیں۔ عام طور پر سمجھا
جاتا ہے کہ سکول میں بچوں کے لئے آزادی' اظاتی سوچ اور بالغ
ذمہ داری کا راستہ ہموار کیا جاتا ہے جو کہ علم' اوب اور آزادانہ
قدروں کی مدد سے کیا جاتا ہے۔ (15)

چنانچہ سکول کو ایک غیر جانب دار ادارے کے طور پر پیش کر کے حکمرال طبقہ اپی حکمرانی کے خیال طبقہ اپی حکمرانی کے خیالت کو غیر جانبدار خیالات کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ معلوم ہو آ ہے کہ سکول کی وجہ سے آزادی' برابری' جہوریت اور انسانیت کی قدریں فروغ پائیں گی جبکہ در حقیقت اس کے بالکل بر عکس نتیجہ ملتا ہے۔

بواتر اور کمش کے علاوہ متعدد دیگر ماہر تعلیم نظام تعلیم کے طبقاتی پہلوؤں پر نکتہ چینی کر بچکے ہیں۔ ان میں برطانیہ کے برن شین شامل ہیں جنہوں نے بارہا اپ مطالع سے فابت کیا ہے کہ علم غیر جانبدار نہیں ہو تا بلکہ متوسط طبقے کے علم کو جواز مل جاتا ہے اور جو طبقے متوسط اور سرملیہ وارانہ طبقوں کے نظریات' ان کی زبان اور ان کی سوچ اور قدریں اپنانے سے گریز کرتے ہیں ان طبقوں کا علم کمتر اور حقیر قرار دے ویا جاتا ہے۔ (16) ان کے علاوہ برطانیہ ہی کے مفکر پول ولس ہیں جنہوں نے ایک مطالع میں فابت کیا کہ محنت کش طبقوں کے سکول زہنی اور جسمانی مشقت کی تفریق کے ذریعے نہ صرف طبقاتی خطوط پر تعلیم کو استوار کرتے ہیں بلکہ اسے صنفی اعتبار سے بھی بائٹ دیج ہیں کیونکہ مردوں کو جسمانی اور عورتوں کو زہنی مشقت سے جوڑ دیا جاتا کرر افراد اس مشقت کو اپنی مردائی کی علامت سمجھ کر ذہنی کام ترک کر دیتے ہیں۔ کمزور افراد اس مشقت کو اپنی مردائی کی علامت سمجھ کر ذہنی کام ترک کر دیتے ہیں۔ کمزور افراد اس مشقت کو اپنی مردائی کی علامت سمجھ کر ذہنی کام ترک کر دیتے ہیں۔ اس کے ذریعے طبقاتی شعور فروغ پاتا ہے 'مثال کے طور پر لیٹر بورڈیو کے مطابق تعلیم بر تقید کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس کے ذریعے طبقاتی شعور فروغ پاتا ہے 'مثال کے طور پر لیٹر بورڈیو کے مطابق تعلیم اس کے ذریعے طبقاتی شعور فروغ پاتا ہے 'مثال کے طور پر لیٹر بورڈیو کے مطابق تعلیم اس کے ذریعے طبقاتی شعور فروغ پاتا ہے 'مثال کے طور پر لیٹر بورڈیو کے مطابق تعلیم

حکمران طبقوں کو نقافتی سرملیہ مہیا کرتی ہے جس کی مدد سے وہ اپنے اور دو سرے طبقوں کے درمیان فرق کو مزید اجاگر کرتے ہیں۔ (18) بورڈیو کا موقف ہے کہ حکران طبقہ علیمدہ طرز کی تفریح' کھیل' موسیق' رقص اور ثقافت کی مدد سے طبقاتی تفریق قائم رکھتے ہیں۔ بورڈیو کے علاوہ فرانس کے مورخ مچل فوکو کا تعلیم سوچ پر بہت گرا اثر برا کیونکہ فوکو نے علم کی ساخت پر تفتید کرتے ہوئے ثابت کیا کہ علم بھی غیر جانبدار نمیں ہو تا اور اس میں اس کے بتانے والے کے مفاوات اور ضروریات ہوتی ہیں۔ (19) فوكو كے مطابق نے فتم كاعلم بنانے والے اس علم كى مدد سے معاشرے بر غلبہ حاصل كرتے بيں اور اس كے اطلاق كے ذريعے اپنى طاقت ميں اضافه كرتے بيں مثل كے طور ير نفيات وان آئے ون سے شے شے تيار كرتے ہيں وار نى نى زمنى يمارياں وریافت کرتے رہتے ہیں ماکہ اپنے جدید نننے استعال کر کے لوگوں سے پید بوریں اور خود کو ماہر ظاہر کر کے سرمایہ حاصل کریں۔ علم طاقت کے مختلف ذرائع پیدا کرنا ہے اور اس کو استعال کرکے عام لوگوں پر اپنے تجربات کر کے اپنی جیبیں بھر ہا ہے۔ وہو کی سوچ کا نہ صرف تعلیم کے ماہرین پر بلکہ عورتوں کی تحریک پر اور دیگر ساجی علوم پر بھی مرا اثر برا۔ یہ بات عیال ہوئی کہ علم غیر جانبدار نہیں ہوتا اور دوسروں پر طاقت استعل کرنے کا جدید طریقہ ہے۔ اس کے ذریعے ایک فرمانبردار اور منظم معاشرہ تیار کیا جاتا ہے جو حکمران طبقوں کی اقدار کا ماتحت ہوتا ہے۔

امریکہ کے تقیدی سوچ کے حال ماہر تعلیم بھی تعلیم کے طبقاتی اور دیگر پہلوؤں پر روشنی ڈالتے ہیں۔ ان میں مائیل ایپل شامل ہیں جنوں نے تکنیکی تعلیم کے ان عمن مائیل ایپل شامل ہیں جنوں نے تکنیکی تعلیم کے ان عناصر پر دلچیپ بحث کی ہے جو طاقت اور کنٹول کو جنم دیتے ہیں۔ (20) ان کے علاوہ رینڈل کولنز ہیں جنوں نے اپی تحقیق سے ظاہر کیا کہ جیسے جیسے محکوم طبقے اعلیٰ ڈکریاں لے کر آگے برھنے کی کوشش کرتے ہیں 'ویسے ویسے طاقتور اور حکمران طبقے ان ان کے انہوں کے لئے درکار ڈگری اور اونچی کر دیتے ہیں ناکہ موثی آسامیاں ان کے ایچ ہاتھ میں رہیں۔ اس طرح طبقاتی فرق صلنے کی بجائے برستور قائم رہتا ہے کیونکہ عمدوں کے دروازے دو سرول پر مسلسل بند رکھتے ہیں اور تعلیم رتبہ اور

مقام برمانے میں ناکام ثابت ہوتی ہے۔ (21) امریکہ بی کے ہنری جرؤ کہتے ہیں کہ جمل ایک طرف تعلیم میں عمرانوں کا غلبہ ہے اور وہ نظریات پر حلوی بیں وہاں دو سری طرف لوگ اس غلبے کا مقابلہ بھی کرتے ہیں اور اگر تعلیم تنقیدی شعور فراہم كرے تو لوگ حكمران نظريات كے خلاف ابنا موقف ضرور بيش كرتے ہيں۔ (22) جرو کے خیال میں حکمران نظریات میں تضادات کی بنا پر ان نظریات کے خلاف مزاحمت ممکن ہے جس کے لئے تعلیم وانوں کو تقیدی شعور پر توجہ دبی جاہئے ماکہ تعلیم طبقاتی نظام کو معکم کرنے کے بجائے آزادی برابری اور جموریت کی جروں کو مضبوط کرے۔ تعلیم مفکرین نے نہ مرف تعلیم کے طبقاتی کردار کو اجاگر کیا ہے بلکہ سامراجیت' نو آبادیاتی نظام اور صنفی تغربق سے متعلق تعلیم کے عناصر پر بھی روشنی والی ہے مثل کے طور پر مارٹن کارنوئے نے "تعلیم اور سامراجیت" پر اپنی کتاب میں اس کے سامراجی پہلوؤں پر تبمرہ کیا ہے۔ (23) اس طرح فوکو کی سوچ سے متاثر مموتھی مچل نے اپنی کتاب "معرکو نو آبادی بنانا" میں تفصیل سے بیان کیا ہے کہ برطانیہ نے کن طریقوں سے ایک نے معری ذہن کی تفکیل کی کوشش کی اور اس مقصد کے لئے تعلیمی نظام کو فوج کی طرز بر دُهالا- (24) تعلیمی نظام میں فوج کا سا نظم و ضبط تر تیب اور سختی کو ابنایا گیا اور طالب علم اور فوجی کو ایک بی طرح کی تربیت دی می ان کے علاوہ سمیل کیلی اور فلپ آلشباخ نے تعلیم اور نو آبادیاتی نظام پر تفصیلی اور متند کتابیں لكھى ہيں۔ (25)

ای طرح عورتوں کی تحریک نے بھی نظام تعلیم پر تقید کرتے ہوئے لکھا ہے کہ
یہ نظام پدر شاہی قدرون کو فروغ دیتا ہے اور مردانہ سوچ اور اخلاق کو نسوانی سوچ پر
ترجیح دیتا ہے۔ یہ نظام نسوانیت اور مردائی میں تفریق پیدا کرنے میں بھی ملوث ہوتا
ہے اور پھر اس صنفی تفریق کو پدر سری نظام کے استحکام کے لئے بھی استعال کرتا ہے۔
(26) عورتوں کی تحریک کے مطابق علم تیار کرنے اور استعال کرنے کے طریقے مردانہ
سوچ اور قدروں کی عکای کرتے ہیں اور یہ فطرت اور قدرت کی خوبصورت چیزوں کو
تباہ و برباد کرنے کی غرض سے استعال کئے جاتے ہیں۔ مردانہ سائنس اور ایکنالوجی

قدرتی وسائل کو جاہ کرتی ہے اور اسلحہ بنانے میں کام آتی ہے۔ علم کا لوگوں کی ذندگی سے تعلق ہونا چاہئے اور علم کا مقصد لوگوں کی جابی نہیں بلکہ ان کے مسائل کا حل ہونا چاہئے۔ مردانہ اور سامراجی علم و نظام تعلیم عورتوں' غریب طبقوں اور ساہ فام باشندوں کو کمتر' حقیراور بدتر گردانتا ہے اور سفید فام مردوں' طاقتور طبقوں کے مردوں اور عکر افتام تعلیم پر افضل' برتر اور عقلند ظاہر کرتا ہے۔ چنانچہ طوی اور غالب نظام تعلیم پر کڑی تنقید نہ صرف طبقاتی افتبار سے ہوئی ہے بلکہ صنفی' نسلی' اسانی اور دیگر افتبار سے بھی ہوئی ہے۔ کہ ریاست کا تعلیمی نظام غیر جانبدار اور معروضی نہیں ہوتا بلکہ طاقتور گروپوں اور طبقوں کا نمائندہ ہوتا ہے۔ ایسا علم اور ایسا تعلیمی نظام موجودہ ساجی رشتوں کو مضبوط کرتا ہے اور طاقت کے روابی رشتوں اور تعلیمی نظام موجودہ ساجی رشتوں کو مضبوط کرتا ہے اور طاقت کے روابی رشتوں اور علم برابریوں کو قائم رکھتا ہے۔ ایسا علم ہرگر تبدیلی اور بہتری' ترقی اور خوشحالی کی جانب عدم برابریوں کو قائم رکھتا ہے۔ ایسا علم ہرگر تبدیلی اور بہتری' ترقی اور خوشحالی کی جانب علم مرابریوں کو قائم رکھتا ہے۔ ایسا علم ہرگر تبدیلی اور بہتری' ترقی اور خوشحالی کی جانب علم مرابریوں کو قائم رکھتا ہے۔ ایسا علم ہرگر تبدیلی اور بہتری' ترقی اور خوشحالی کی جانب گامزن نہیں کرتا بلکہ برطان ' پہماندگی اور تاریکی پیدا کرتا ہے۔

انڈیا کے اہر تعلیم 'کرش کمار نے ایک فرق قتم کی تقید کرتے ہوئے لکھا ہے کہ تعلیم دان بچوں کو تصادم اور ساجی و معاشرتی جھڑوں سے سکھنے کا موقع نہیں دیتے۔
(27) مثال کے طور پر جب کوئی ساجی و سیاسی تصادم ہو جائے تو سکولوں ہیں ہدایات دی جاتی ہیں کہ اس بارے ہیں کوئی بات نہ کی جائے کیونکہ یہ سیاسی مسئلہ ہے۔ المذا بچ ساجی تنازعہ کی بنیادوں سے واقف ہونے سے محروم رہ جاتے ہیں۔ اگرچہ بچ ٹیلی ویژن اور اخبارات اور بردوں کی گفتگو سے ہر تنازعے اور ساجی تصادم کے بارے ہیں جانے ہیں لیکن ان کی تعلیم انہیں ان باتوں سے دور رکھتی ہے اور کسی قتم کا بحث و مباحثہ یا تبولہ خیال کرنے کی اجازت نہیں دیتی۔ ہم اپنے بچوں کو بچ سے آگاہ کرنے سے تبولہ خیال کرنے کی اجازت نہیں دیتی۔ ہم اپنے بچوں کو بچ سے آگاہ کرنے سے اور کرد کے ماحول سے لاتحلق ہو جاتا ہے۔ مثال کے طور پر کئی سالوں سے پاکستان فرقہ اردگرد کے ماحول سے لاتحلق ہو جاتا ہے۔ مثال کے طور پر کئی سالوں سے پاکستان فرقہ وارانہ فسلوات اور لسانی و علاقائی تشدہ اور تصادم سے دوچار ہے۔ گر سکولوں اور کالجوں وارانہ فسلوات اور لسانی و علاقائی تشدہ اور تصادم سے دوچار ہے۔ گر سکولوں اور کالجوں میں ان امور پر بحث و مباحثہ نہیں ہو تا کیونکہ شکسٹ بک بورڈ کی تیار کردہ فرسودہ میں ان امور پر بحث و مباحثہ نہیں ہو تا کیونکہ شکسٹ بک بورڈ کی تیار کردہ فرسودہ کے تایس پرمان پرتی ہیں۔ آگر کسی بچ کا والد' ماموں' بھائی یا بچا کسی مسجد میں بم پھٹنے گئیں پرمانا پرتی ہیں۔ آگر کسی بچ کا والد' ماموں' بھائی یا بچا کسی مسجد میں بم پھٹنے

سے مرجائے تو ہماری تعلیم اس کے اس سوال کا جواب دینے سے قاصر ہے کہ مسجدول میں نمازیوں پر بم کیوں سینے جاتے ہیں' اس کی پشت میں کون سے عوامل ہیں۔ اس طرح آگر سندھی مماجر جھڑے میں کوئی قتل ہو جائے تو ہماری تعلیم بچوں کو اس کے بارے میں کچھ نہیں بتاتی اور یہ ماثر دینے کی کوشش کرتی ہے کہ کچھ نہیں ہوا، سب تعیک ہے، ہر جگہ امن و امان اور خوشحالی ہے۔ ہم سندھی مماجر جھڑے کی جرول کی جتبو لگانے سے بچے کو روکتے ہیں حالاتکہ وہ ٹیلی ویژن کریڈیو اور اخبارات کے ذریعے بہت کچھ من رہا ہو تا ہے اور اس کے ذہن میں سوالات بھی ابھرتے ہیں لیکن ہم اسے دری کتابوں میں پھنسا کر رکھتے ہیں۔ پاکستان کا ایٹی ہتھیار بنانا کلا باغ ڈیم کی تعمیریہ سب بے مد اہمیت کے مال قوی مسائل ہیں جن پر بحث مباعثے سے بچوں کو آگاہ کرنا بے حد ضروری ہے تاکہ بچے اپنا موقف خود بنا سکیں اس مسکلے کو مخلف موقف اور نقطه نظرے دیکھ سکیں لیکن ہماری کسی کتاب میں ان امور پر مواد شامل نہیں ہو تا۔ ہم بچوں کو اردگرد کے ماحول اور معاشرے کی پیجید گیوں سے عافل رکھتے ہیں۔ اس عمل کے پیچیے ایک سوچ پنال ہے کہ جس کے مطابق لوگوں کو تعلیم کے ذریعے غیر ساس بنایا جاتا ہے اور یہ تاثر پیدا کیا جاتا ہے کہ حارا ان مسائل سے کوئی تعلق میں ہے اور یہ صرف سیاستدانوں کے مسائل ہیں-

اس بات کو مد نظر رکھتے ہوئے کہ ہماری تعلیم ہمیں غیر سیای بنا دیتی ہے اور طبقاتی نیل منفی اور نہ ہی تعصبات کو مزید متحکم کرتی ہے، ہمیں سے دیکھنا ہے کہ کیا اس فتم کی تعلیم جو موجودہ معاشرتی اور سیای ڈھانچ مزید مضبوط کرتی ہے، ہمیں ترقی روش خیالی اور خوشحلل کی جانب لے جا سمتی ہے؟ کیا سے ممکن نہیں کہ ایس تعلیم ہمیں اور بھی پسمائدہ کرتی ہے، ترقی سے دور رکھتی ہے اور ذہنی تاریکی کو بدستور قائم بی نہیں رکھتی بلکہ اور برھاتی ہے؟ اس مقصد کے لئے ہمیں پاکستان کی حالیہ تعلیمی پالیسی اور درسی کابوں کا جائزہ لینا ہو گالیکن اس سے پہلے ہمیں سے سمجھنے کی ضرورت ہے کہ ترقی کے خواہاں ہیں۔

گزشتہ ہیں پہتیں برس میں ترقی کے تصور پر بہت زیادہ بحث و مباحثہ ہوا ہے۔
ابتداء میں ترقی کا تصور قومی ریاست سے خسلک کیا جاتا تھا۔ ریاست کی ذمہ داری سمجی
جاتی تھی کہ ہر فرد کو بنیادی ضروریات زندگی فراہم کرے مثال کے طور پر روزگار'
صحت' تعلیم' تحفظ اور زندہ رہنے کی دیگر اشیاء۔ جب 1948ء میں انسانی حقوق کا عالمی
منشور طعے پلیا تو اس میں ریاستوں نے ذمہ داری لی کہ وہ بنیادی انسانی ضروریات بطور
حق فراہم کریں گی اور انہیں قانون کی شکل دی جائے گی۔ معاثی و ساجی حقوق کے عالمی
معلمے میں طعے پلیا کہ ہر محض کو خوراک' صحت' تعلیم' روزگار وغیرہ مہیا کرنا
مریاست کا فرض ہو گا۔ اس مقصد کے لئے ریاست لوگوں سے نیکس وصول کرے گی
گریاست کا فرض ہو گا۔ اس مقصد کے لئے ریاست لوگوں سے نیکس وصول کرے گ

ریاسی ترقی کے مخلف ماول رونما ہوئے مثل کے طور پر امریکہ اور دیگر مغربی ممالک میں آزادانہ طرز کی جموری ریاستیں قائم ہوئیں جنہوں نے ان حقوق کی ضانت قوانین کی شکل میں دی اور فلاحی مملکت کی بنیاد رکھی۔ امریکی ماڈل میں شہری اور سیاسی آزادیوں اور حقوق کو ترجیح دی گئی اور حق رائے دہی اور اجماع اور تحریک چلانے کے حقوق کو اہمیت دی گئے۔ تاہم ایک فلاحی مملکت کے قیام کی وجہ سے ایک بہت برا ساجی فلاح کا سرکاری نظام ترتیب دیا گیا ماکہ جو لوگ غریب ہیں اور ان کے پاس وسائل نہیں ہیں انٹیں زندہ رہنے کی بنیادی ضروریات ریاست سے مل جائیں۔ ہائی سکول تک تعلیم مفت فراہم کی گئی اور روزگار نہ ہونے کی صورت میں بے روزگاری الاؤنس دیئے گئے۔ بموجودہ دور میں اس فلاحی نظام کو بتدریج کم کیا جا رہا ہے۔ در حقیقت بیہ فلاحی نظام مزاحمت اور سرکشی سے بیخ کے لئے تشکیل دیا گیا تھا کیونکہ سرمایہ داری نظام میں جب سمولیہ جمع کرنے کا عمل تیزی اختیار کرتا ہے تو پچھے لوگ اس مقابلے اور اس دوڑ میں پیچیے رہ جاتے ہیں۔ انہیں زندہ رکھنے کے لئے اور ان کے رنج و غم کے نتیج میں انقلاب آ جانے کے خوف سے فلاحی پروگرام ترتیب دیئے جاتے ہیں۔ پاکتان کا موجودہ دور کا سوشل ایکشن پروگرام بھی سرماییہ داری عمل کی تیزی سے لگنے والے زخمول پر مرہم لگانے کا کام کر ہا ہے ماکہ لوگ شدید غربت و افلاس سے تنگ آ کر باغی

نه ہو جائیں۔ لیکن فی الحال پاکستان میں ماہوسی کی نشانی انقلاب کی صورت میں نہیں نکلی بلکہ خود کشی کی صورت میں سامنے آئی ہے کیونکہ آئے دن اخباروں میں خبر ہوتی ہے کہ غربت و افلاس سے گھرا کر کنے سمیت خودکثی کر لی- بسرطال امریکہ میں فلاحی رو گراموں کے ذریعے معاشی ساجی حقوق کی ضانت دینے کی کوشش کی منی کیونک حکمرال فلفہ یہ تھاکہ منڈیوں کو قدر آزاد رکھا جائے اور ریاست منڈی کے اینے عوامل میں بت زیاده ماخلت نه کرے- به فلفه اس مفروضے پر بنی تھا که منڈی میں مصلوم مفلوات کی وجہ سے توازن رہتا ہے' سرمایہ برمعتا ہے اور "آزاد تجارت" اور "آزاد کاروبار" کی وجہ سے خوشحال آتی ہے اور لوگوں کو روزگار بھی ملتا ہے۔ اس کے پیچیے سوچ بیہ تھی کہ جمہوری آزادیوں کی وجہ سے ہر فخض منڈی میں آزادی سے خرید و فروخت کر سکتا ہے مگر منڈیاں اگر آزاد نہ ہوں تو لوگوں کی آزادانہ صلاحیتیں سلب ہو جاتی ہیں اور محمن پیدا ہو جاتی ہے۔ اگرچہ حقیقت میں منڈیاں تبھی بھی آزاد نہیں ہوتیں کیونکہ حکومتوں کی معاشی اور اقتصادی بالیسیاں ان منڈیوں کے عوامل کا تعین کرتی ہیں لیکن ایک "آزاو منڈی" اور "آزاد شری" کے تصور نے معاشرے کے ڈھانچوں کی عدم برابریوں کو چھپا کر رکھنے میں بہت مدد کی- برابری کے تصور کی وجہ سے یوں لگا کویا معاشرے میں کوئی ناہمواریاں نہیں ہیں اور ہر مخص برابری کی بنیادوں پر ایک دو سرے سے مقابلہ کر رہا ہے۔ ترقی کے اس ماؤل کا فلفہ سے تھا کہ ترقی کا دار و مرار معضی آزادیوں پر ہے کیونکہ صرف آزادانہ ماحول میں بی ترقی کرنا ممکن ہے۔

ترقی کا دو سرا ماؤل وہ تھا جو سویت یونین اور دو سری دنیا کے دیگر ممالک میں رائج تھا۔ اس ماؤل کی بنیاد اس فلفے پر تھی کہ افراد اور طبقوں میں برابری نہیں ہے اور معاشرہ تاہموار ہے۔ لفذا اگر منڈیوں کو کمل آزادی دے دی گئی تو کچھ لوگ بہت امیر ہو جائیں گے۔ امیر لوگ طاقت حاصل کر لیں کے اور ذرائع پیداوار پر قابض ہو جائیں گے۔ ننیجتا "دہ دو سرے لوگوں ،جو کہ کمزور ہوں کے اور ان کے پاس ذرائع پیداوار نہیں ہوں گے ان کا استحصال کیا جائے گا۔ اس عمل کو روکنے کے لئے سوچا گیا کہ ریاست منڈی کو قطعی طور پر آزاد نہیں گا۔ اس عمل کو روکنے کے لئے سوچا گیا کہ ریاست منڈی کو قطعی طور پر آزاد نہیں

چھوڑ سکتی بلکہ ریاست کو ذمہ لینا ہو گاکہ ہر مخض کو' خواہ وہ غریب یا کرور ہو' بنیادی ضروریات مل سکیں۔ چنانچہ اقتصادی و معاشی معاملات میں ریاست کو ہراضلت کرنا ہو گی۔ منڈیاں بذات خود بے حس ہوتی ہیں اور انسانیت کی قدروں کی حامل نہیں ہوتیں۔ ان کے اندرونی عوامل میں انسان مقابلے کا شکار ہو کر ختم ہو جاتا ہے۔ چنانچہ منڈی کی بے حس کے خلاف ریاست کو ہر شہری کو تحفظ دینا ہو گا ناکہ کوئی مخص ذرائع پیداوار پر چھا نہ جائے اور دو سروں کا استحصال نہ کرے۔ اللہ ا ذرائع پیداوار سب کے ہوں گے اور ان پر ہر شہری کا حق ہو گا۔ ذرائع پیداوار' خواہ مشینیں ہوں' فیکٹوں ہوں گے اور ان پر ہر شہری کا حق ہو گا۔ ذرائع پیداوار' خواہ مشینیں ہوں' فیکٹوں ہوں یا زمین ہو' وہ سب کے ہوں گے اور نجی نہیں ہوں گے۔ معاشی و ساجی حقوق کو بھوں یا زمین ہو' وہ سب کے ہوں گے اور نجی نہیں ہوں گے۔ معاشی و ساجی حقوق کو کھل آزادی آمریت لے آتی ہے اور طاقتور اور کمزور کو مقابلہ کرنا پڑتا ہے جس میں طاہر سے کمزور مارا جاتا ہے۔ چنانچہ سویت یو نین اور دو سری دنیا کے ممالک میں ریاست کے کردار کو بہت وسیع کر دیا گیا اور مخصی و انفرادی آزادیوں کو محدود کر دیا گیا۔ معاشی و اقتصادی ترقی و خوشحالی فراہم کرنا ریاست کی کمل ذمہ داری بنا دیا گیا۔

نو آبادیاتی نظام کے خاتے کے بعد تیسری دنیا کی کئی قومی ریاستیں ان دونوں ماؤلوں کے بچ میں بڑی رہیں۔ پچھ نے امریکہ طرز کا آزاد منڈی کا ماؤل اپنانے کی کوشش کی اور پچھ نے سویت یونین کی طرز کی ریاست قائم کرنے کی کوشش کی۔ پچھ ریاستین ملی جلی رہیں اور بھی ایک اور بھی دو سرے ماؤل کی طرف دیکھتی رہیں۔ مثال کے طور پر پاکستان نے ایوب خان کے دور میں امریکی طرز کا ماؤل اپنانے کی کوشش کی اور بھٹو کے دور میں سویت یو نمین یا چین کی طرز پر چلنے کی کوشش کی لیکن اس تحریک میں نعرہ بازی زیادہ اور دل جذبہ کم تھا کیونکہ بھٹو وڈیرا تھا لیکن اس کے پیرو مزدور دل سے بازی زیادہ اور دل جامی شھ۔

تاہم ترقی کے ان دونوں ماؤلوں پر گزشتہ 20 سالوں میں کافی تقید ہوئی ہے۔ متعدد مفکرین کی رائے ہے کہ ریاست کی ہر قتم کی کو ششوں کے باوجود تیسری دنیا کے ممالک میں خوشحالی اور ترقی نہیں ہو سکی اور وسائل پر اور ذرائع پیداوار پر قومی سرمایہ داروں' جاگیرداروں اور دیگر افراد کا قبضہ برھتا چلا گیا ہے۔ تیمری دنیا کے بیشتر ممالک اب بھی بھوک 'افلاس اور برحالی کا شدید حد تک شکار ہیں اور ترقی کا وعدہ پورا نہیں ہوا۔ مثال کے طور پر 1960ء کی دہائی ہیں ترقی کا وعویٰ کیا گیا' لیکن طبقاتی تفریق اس قدر شدید ہوئی کہ ایوب خان کے خلاف مزدور' طالب علم اور دیگر طبقے اٹھ کھڑے ہوئے۔ مشرقی پاکتان کا اس حد تک استحصال کیا گیا کہ دہاں پر بعناوت کو دہانے کے لئے فوج بھیجنا پڑی جو پہا ہوئی اور مشرقی پاکتان علیحدہ ہو گیا۔ اس طرح بلوچتان' صوبہ سرحد اور سندھ میں اختلافی اور مزاحمتی تحرکییں چلائی گئیں۔ جمال ایک طرف ایوب خان ترقی کی دہائی کے جشن منا رہا تھا' وہاں دو سری طرف اس کے خلاف غم و غصہ کی امردوڑ گئی تھی۔ کے جشن منا رہا تھا' وہاں دو سری طرف اس کے خلاف غم و غصہ کی امردوڑ گئی تھی۔ کا کھیل صرف اور صرف امراء' جاگیرداروں اور سرمایہ داروں تک پہنچا ہے اور مزدور' کا کھیل صرف اور صرف امراء' جاگیرداروں اور سرمایہ داروں تک پہنچا ہے اور مزدور' کسان' عور تیں' بیچ' اقلیتیں اور پخاب کے علاوہ دو سرے صوب ''ترتی'' کے اثرات کسان' عور تیں' بیچ' اقلیتیں اور پخاب کے علاوہ دو سرے صوب ''ترتی'' کے اثرات کسان' عور تیں' بیچ' اقلیتیں اور پخاب کے علاوہ دو سرے صوب ''ترتی'' کے اثرات کسان' عور تیں' بیچ' اقلیتیں اور ترقی کا پھل صرف طاقتور طبقوں تک محدود رہا بی نہیں کیونکہ معاشرہ تاہموار ہے اور ترقی کا پھل صرف طاقتور طبقوں تک محدود رہا

افراد تک محدود رہا جو دسائل پر قابض تھے۔
جن ممالک میں واضح ترقی کے نشان نظر آتے ہیں' مثال کے طور پر امریکہ یا دیگر منبی ممالک' وہاں بھی محکوم طبقوں میں شدید احساس محردی ہے اور در برگاگی اور اجنبیت کا شکار ہو بھے ہیں۔ مثال کے طور پر مزدور طبقہ' عور تیں اور سیاہ فام افراد بے محد تشدد اور محروی کا شکار ہیں۔ نسیجتا مرقی یافتہ ممالک میں بھی منشیات کا استعمال کرت سے ہوتا ہے' ہر مخص ماہر نسیات کی طرف بھاگتا ہے اور دل کا اور ذہنی بوجھ کم کرنے کی کوشش کرت ہے' تشدد بہت زیادہ ہے حتی کہ سکولوں کے بچ دو سرے کم کرنے کی کوشش کرت ہے' تشدد بہت زیادہ ہے حتی کہ سکولوں کے بچ دو سرے طلبہ پر گولی چلا کر انہیں ہلاک کر دیتے ہیں اور جرائم کی امر بردھ رہی ہے۔ چنانچہ بیا احساس بھی بردھتا چلا جا رہا ہے کہ ترقی خوشیاں' سکون اور خوشحالی نہیں لاتی بلکہ اضطراب اور تحمیری لے کر آتی ہے اور لوگ ہر قتم کے سکون کے لئے نداہب اور

ہے۔ وسائل کی غیر منصفانہ تقسیم کے باعث ترقی کا اگر کوئی پھل ہے تو وہ صرف ان

توہم پرسی میں پناہ حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ترتی یافتہ ممالک میں بھی ترتی کے مثبت اثرات چند طبقوں اور مردوں تک ہی محدود رہتے ہیں جبکہ بیشتر افراد اجنبیت کی حالت میں کام کرتے ہیں اور شام کو اپنے دکھ درد دور کرنے کی غرض سے سستی اور بے معنی تفریح سے دن بھر کی تکلیفیں بھولنے کی کوشش کرتے ہیں یا شراب کے نشے میں د مت ہو کر دل ہلکا کر لیتے ہیں۔ ٹیلی و ژن اور سینما سستی اور بے معنی تفریح ہے جو ان کا دکھ' بغاوت اور غم کا جذبہ کم کر دیتے ہیں اور وہ اگلے دن کے کام کے لئے بشاش بھاش ہو جاتے ہیں۔

ترتی کے ماہرین اور مفکرین میں مید احساس بھی ہو تا چلا جا رہا ہے کہ ترقی کے عمل کے بہت منفی اثرات بھی ہوتے ہیں۔ مثل کے طور پر جب کوئی بکل تیار کرنے کی غرض سے بند بنائے جاتے ہیں تو ہزاروں لوگوں کا طرز زندگی تباہ ہو جاتا ہے اور انہیں جلدی میں نقل مکانی کرنا پرتی ہے اور ان کے گھر اور زمینیں ڈوب جاتی ہیں۔ دریا ختک ہو جاتے ہیں چنانچہ کئی لوگوں کی زمین زرخیز نہیں رہتی۔ جہاں لوگ نقلَ مکانی کر کے جاتے ہیں وہاں کے مقامی لوگوں سے ان کا تصادم ہو جاتا ہے جس کے نتیج میں لڑائی جھڑے اور فسادات ہوتے ہیں۔ مثل کے طور پر اگر کلا باغ بند بنا تو اسلام آباد اور پنجاب کو بجلی مل جائے گی اور نوشرہ ڈوب جائے گا۔ لیکن حکمران طبقے دارالخلافہ اور بوے شہول میں بیلی پہنچانے کی غرض سے ہزاروں کسانوں اور عام لوگوں کی برواہ کئے بغیراس فتم کے منصوبے بناتے ہیں۔ ان منصوبوں میں عالمی سرمانیہ داری ادارے مثلاً عالمی ترقیاتی بینک وغیرہ ان کی خوب مدد کرتے ہیں اور حکمرانوں کو 'کک بیک'' ملتے ہیں۔ چنانچہ کلا باغ بند اور موٹر وے جیسے منتے اور بیکار منصوبوں پر لوگوں کی کثیر رقم خرچ کی جاتی ہے جو ٹیکسوں کی صورت میں ان سے وصول کی جاتی ہے یا پھر ان کے نام پر قرضے لے کر ان کی کئی پشتوں کو مقروض کیا جاتا ہے۔ مثل کے طور پر لاہور / اسلام آباد موٹر وے نہ تو کسی شہر کو بندرگاہ سے ملا آ ہے اور نہ ہی اس کے راستے ہیں صنعتیں ہیں۔ جب سندھ کے لوگ یا سمرحد کے لوگ کہتے ہیں کہ وہ کیوں ایسے منصوبوں کے لئے فیکس دیں جو پنجاب کے حکمرانوں کی ذاتی سمولتوں کے لئے بنتے ہیں' تو ان کا اعتراض جائز معلوم ہو تا ہے۔ اس قتم کے ترقیاتی منصوبوں میں غیر مکلی کمپنیال منافع کماتی ہیں اور عام لوگوں کا کوئی فائدہ نہیں ہو تا جو موٹروے کی منگائی کی وجہ سے جی۔ ٹی روڈ پر بی سفر کرتے ہیں۔ ترقی کے نام پر جابی کے موضوع پر کینیڈا کے وو مصنفین پیڑیٹیا ایڈ مزور لارنس سولومن کی کتاب "ترقی کے نام پر: غیر مکلی امداد کا دوسرا رخ" مزید روشنی ڈالتی ہے۔ اس کتاب میں ترقی کے گھناؤنے فتائج کی بے شار مثالیں ملتی ہیں۔ (28)

رق کے موجودہ ماؤلوں کی نمایاں کی کہ ان میں ماؤی ترقی کو ترقی تصور کیا گیا ہے صرف عمارات کی تعیر فیکٹریوں کا لگانا فیکنالوجی کا بردھنا اور دیگر الیی چیزوں کو سمجھا گیا ہے۔ مادی ترقی کو پیداوار سے منسوب کیا گیا ہے اور اسے GNP 'GDP اور دیگر قتم کے اعداد و ثار کے ذریعے ناپا گیا ہے۔ اس تصور میں انسان گم ہو جاتا ہے اور غیر جاندار چیزیں اہمیت اختیار کر لیتی ہیں۔ اشیاء کی فراوانی اور سرمائے کے جمع کرنے کو ترقی کا نام دینے کا مطلب سے ہے کہ چیزوں مصنوعات اور اشیاء کی لوگوں سے زیادہ اہمیت

وقت کے ساتھ ساتھ اہر اقتصاویات اور ترقی کی بین الاقوامی افسرشاہی کو احساس ہوا کہ ترقی کا محور انسان ہونا چاہئے۔ ترقی کا مجال لوگوں تک پنچنا چاہئے اور لوگ ترقی کا وربعہ می نہیں بلکہ اس کا نصب العین بھی ہونے چاہئیں۔ ترقی لوگوں کی محنت کی وجہ سے آتی ہے اندا اس کا مقصد لوگوں کی خوشحلی اور بہتری ہونا چاہئے۔ چنانچہ انسانی ترقی کا نصور ابحرا جس میں انسان ترقی کے عمل کا محور سمجھا جاتا ہے اور اس کی اپنی نشوونما اور بہتری ترقی کا نصب العین تصور کیا جاتا ہے۔ پاکستان کے مشہور ماہر اقتصادیات ڈاکٹر محبوب الحق کا موقف تھا کہ ترقی صرف پیداوار ہی نہیں ہے بلکہ التحقادیات ڈاکٹر محبوب الحق کا موقف تھا کہ ترقی صرف پیداوار ہی نہیں ہے بلکہ انسانی ترقی کے ساتھ ساتھ لوگوں کی بہتری اور خوشحالی لیعنی پیداوار کی بہتر تقسیم۔ انسانی ترقی کے نشور کی جگہ مباول ترقی کا تصور دیا جس کے انسانی ترقی کے ترقی کا مجور دیا جس کے تحت امید کی گئی کہ ترقی کا محور لوگ ہوں گئ ترقی کا مجل عام لوگوں تک جائے گا۔ ترقی کے عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل شرائی ہو گا اور یہ اوپر سے ترقی کے عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل شرائی ہو گا اور یہ اوپر سے ترقی کے عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل شرائی ہو گا اور یہ اوپر سے ترقی کے عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل شرائی ہوگی اور یہ اوپر سے ترقی کا محل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگیں کی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت ہوگیں کی اس کا عمل میں لوگوں کی اپنی شمولیت کی کور

ینچے نہیں بلکہ لوگوں پر مرکوز ہو گا۔ یہ نصور مزید وسیح ہو تا گیا اور اندانی ترقی کے اس نصور میں اچھی حکومت 'شرائی جمہوریت' مقای طاقت جیسے نصورات شائل ہو گئے۔
آبکل ہر طرف شرائی ترقی' اچھا طرز حکومت مقبول ہیں اور مرکزیت کو ختم کرنے کی باتیں ہوتی ہیں۔ سرکاری' بین الاقوای اور حکومتی سطح پر بھی مقبلول نظریہ ترقی کی باتیں ہونے گئی ہیں کیونکہ حکمران طبقول کو احساس ہے کہ جب تک پیداوار کا کھل ان لوگوں تک نہ پنچ جنہوں نے اپنی محنت سے پیداوار برھائی' سرملیہ داری نظام کو خطرہ ہے۔ چنانچہ مقبلول ترقی اور جمہوری طرز حکومت کے بارے میں نعرے حکومت کی سطح ہے۔ چنانچہ مقبلول ترقی اور جمہوری طرز حکومت کے بارے میں نعرے حکومت کی سطح سے بھی ابھرانے گئے۔ مقبلول ترقی کا نصور' جو سرکاری ترقی کے خلاف ابھرا تھا اب سے بھی ابھرنے گئے۔ مقبلول ترقی کا نصور' جو سرکاری ترقی کے خلاف ابھرا تھا اب تقریباً سرکاری نصور کا حصہ بن کر اپنا تقیدی اور مزاحمتی عضر کھو چکا ہے۔ (29)

ترقیاتی عمل کو چند دیگر تحریکوں سے بھی تقید کا سامنا کرنا پڑا ہے۔ روش خیاتی عقلیت' ترقی اور جدت پیندی کے خلاف گزشتہ تنیں برس سے مفکرین اور ماہرین تنقید كررہ ہيں- ان ميں فرانس كے مورخ فؤكو كابت اثر ہے جو كہتے ہيں كہ جديد علم طاقت حاصل کرنے کا نیا ذریعہ ہے۔ (30) ان کا خیال ہے کہ ترقیاتی کام لوگوں کی زندگی میں بے جا مداخلت کرنے کا بمانہ ہے اور اس مداخلت سے فائدہ کم اور نقصان زیادہ ہو تا ہے۔ چند مفکرین' مثل کے طور پر انڈیا کے اشیش نندی کا خیال ہے کہ اگرچہ ہماری ریاست واضح نو آبادیاتی نظام سے نکل آئی ہے لیکن اب اندرونی نو آبادیاتی نظام کی زو میں ہے اور اب اسے اندرونی حکمران طبقوں نے نو آبادی بنا رکھا ہے۔ (31) قومی ریاستیں لوگوں کو اس طرح جدید اور مهذب اور عقلند بنانے کا دعویٰ کرتی ہیں جیسے پہلے غیر ملکی سامراج کیا کرتے ہیں۔ اور جدید اور ترقی یافتہ بنانے کی اس دوڑ میں وہ لوگوں کی مقامی روایات کمزور کرتے ہیں اور بیہ عمل پر تشدہ ہو تا ہے کیونکہ لوگوں کا اپنی تاریخ ذات اور شافت سے رشتہ ٹوٹ جاتا ہے اور وہ طاقتور ہونے کی بجائے مزید کمزور ہو جاتے ہیں۔ نندی کے خیال میں ترقی کا عمل پوری دنیا کو مغرب کی طرز پر منڈی بنا دینے کا عمل ہے۔ یہ عمل لوگوں کی ذات کی نفی کرنا ہے۔ جدید سائنس' ترقیاتی منصوبے اور نئے طرز حکومت محض لوگوں پر مزید غلبہ حاصل کرنے اور انہیں

دبانے کے ذرائع ہیں۔ آگرچہ اشیش نندی کی تقید قاتل غور ہے اور سجیدگی سے اس بر بحث کی ضرورت ہے' لیکن نندی اس حد تک روایت پیندی اور مقامی تمذیب کے علمبروار ہیں کہ انسانیت کے بنیادی اصول پالل ہو جاتے ہیں۔ مثل کے طور پر نندی ستی کی رسم کو بھی جائز قرار دیتے ہیں جبکہ عورتوں اور کمن لڑکیوں کو روایت کے نام یر نذر آتش کرنا سراسر ظلم ہے۔ چنانچہ یہ بات اہم ہے کہ چند باتوں کو آفاقی اور عالمی قرار دیا جائے اور بنیادی انسانی اخلاقیات کو روایت ' نقافت ' ترذیب و ترن اور مقای طور طریقوں پر ترجیح دی جائے۔ ان میں زندہ رہنے کا حق شامل ہے کیونکہ یہ بطور انسان ہر مخص کا حق ہے ، خواہ وہ عورت ہو یا مرد ' ہندو ہو یا مسلم ' یا کستانی ہو یا بور بی۔ اس بات کو مد نظر رکھنے کی بھی ضرورت ہے کہ کون می روایات مثبت ہیں اور لوگوں کو اجماع سے ملانے اور شناخت فراہم کرنے کا کام کرتی ہیں اور کون سی ظلم و تشدو پر بنی ہیں۔ روایات طاقتور افراد تقمیر کرتے ہیں اور ضروری نہیں ہے کہ کسی بھی کمیونی میں یا خطے میں تمام روایات میں ہر ممخص کی رضامندی ہو اور شمولیت ہو۔ روایات' جو کہ عموماً طاقتور مرد حضرات بناتے ہیں' عام طور پر عورتوں کو کنٹرول کرنے کے کام آتی ہیں- ضروری نمیں ہے کہ کسی کمیونٹی کی روایات میں وہاں کی عورتوں' زہی اقلیتوں اور جر فرد کی خوشی و رضامندی اور آمادگی مو- کھے روایات طاقتور افراد دو سرول پر مسلط كردية بين اور كميونى صرف اور صرف طاقتور افراد بر مشمل نهين موتى بلكه اس مين مختلف طبقے اوگ واتیں وغیرہ موتے ہیں۔ اہم جمال جدت کا عمل ہر چیز کو تباہ کر رہا ہو حتی کہ اچھی اور مثبت روایات کو بھی جو کہ کسی کو نقصان نہیں پہنچاتیں یا کسی کی طاقت کم نمیں کرتیں وہاں یہ سوچنا ضروری ہے کہ کیا ترقی کا عمل مثبت ہے یا منفی۔ بسرحال لاطین امریکہ سے لے کر اعراف اور افریقہ تک ترقی کے عمل پر تقید ہوئی ہے کیونکہ لوگوں کو محسوس ہو تا ہے کہ انہیں مجبورا" "آزاد منڈی کی عالمی معیشت" میں دھکیلا جا رہا ہے اور اس پر تشدد عمل کو ترقی کما جا رہا ہے۔ پچھ لوگوں کا خیال ہے کہ ترقی محض سرمایہ جمع کرنے کے عمل میں تیزی کا نام ہے اور اس میں انسان قرمان کئے جاتے ہیں۔ ترق مرملیہ داری نظام کی جدید کڑی ہے جس کے تحت تمام ونیا کی ریاستوں کو کمزور کر کے مغرب کے تسلط میں لایا جا رہا ہے کیونکہ مغرب کی کچھ ملئی نیشنل کمپنیاں' جن کے بجٹ ہمارے ملکوں کے بجٹ سے زیادہ ہیں' غریب ممالک کے والدہ ہیں اور غریب ممالک کی پالیسیاں آزاد نہیں بلکہ طاقتور اور ترقی یافتہ ممالک کے دیلی اوارے' عالمی مالیاتی اوارہ (IMF)' عالمی ترقیاتی بینک (IBRD) اور عالمی تجارتی اوارہ (WTO) بنا رہے ہیں۔ اس قتم کی نام نہاد "ترقی" کے تحت لوگوں کے حقوق بردھ نہیں رہے بلکہ کم ہو رہے ہیں کیونکہ ریاست' جو کم حقوق کی ضانت کے حقوق بردھ نہیں رہے بلکہ کم ہو رہے ہیں کیونکہ ریاست' جو کم حقوق کی ضانت دیتی ہے' اپنی ذمہ واربوں سے انجاف کر رہی ہے اور عالمی طاقتیں ریاست کو چھے دکھیل کر غیر سرکاری تظیموں اور منڈیوں کو فروغ دے رہی ہیں ناکہ ان کا ایجنڈا پورا وسکے۔

## گلوبلائزيش بنياد پرستى اور تعليم

ہمیں عالی اواروں کے کروار پر نظر ٹانی کرنا ہوگ۔ اگرچہ عالمی ہالیاتی فنڈ عالمی بینک اور اقوام متحدہ اس کرہ ارض کے تمام انسانوں کے نام پر بنائے گئے ان کی پالیسیاں دنیا کے غریب ممالک کے عوام پر شدید منفی اثرات کا ذریعہ بن رہی ہیں۔ لوگوں کے حقوق کی پالمل ان اواروں کی سیاسی اور معاشی پالیسیوں کی وجہ سے ہو رہی ہے۔ عالمی مالیاتی اوار سے (IMF) کا مقصد تھا کہ دنیا میں ذرکی منڈی کو منظم کیا جائے اور ممالک کے افراجات پر کنٹرول رکھا جائے۔ اور ممالک کے افراجات پر کنٹرول رکھا جائے۔ عالمی ترقیاتی بینک کا مقصد تھا کہ ترقی کے عمل میں تیزی لائی جائے لیکن میہ ترقی الی ہو جس کا پھل غریب عوام تک پنچ اور ان محنت کش طبقوں تک پنچ جو کہ دولت اور پر اوار کے ضامن ہوتے ہیں۔ اقوام متحدہ کے مقاصد بھی پھھ ایسے ہی تھے کہ پوری پر ایس منصفانہ ترقی ہو امن و المان تھیلے اور لوگوں میں برابری ہو۔

لین گزشتہ وو عشروں میں ان عالمی اواروں کی کارکردگی پوری دنیا میں زیر تقید آئی ہے کیونکہ میہ بات واضح ہوتی چلی جا رہی ہے کہ عالمی اوارے صحح معنوں میں عالمی نہیں ہیں بلکہ طاقتور اور ترقی یافتہ ممالک کے مفاوات کو فروغ وے رہے ہیں۔ ان کے پروگراموں کے نتیج میں سمولمیہ غریب ممالک کی جانب سے امیر ممالک کی طرف منتقل

ہو رہا ہے۔ (32) غریب لوگوں سے ان کی محنت کا پھل چھین کر امیروں کی طرف جمیعا جا رہا ہے۔ (33) اس کام میں غریب ممالک کے بدعنوان سیاستدانوں 'امراء ' جا کیرواروں اور سرمایہ داروں اور فوج کی ملی بھکت ہے۔ غریب ممالک کے رہنماؤں نے لوگوں کا محنت سے کملیا ہوا سرمایہ غیر ضروری منگے اور فضول منصوبوں پر ضائع کیا۔ مثل کے طور پر برے برے بند جن سے لوگوں کی زندگیاں بناہ ہوتی ہیں اور بکل برے برے شہول کے امراء کو ملتی ہے۔ یا پھر موٹر وے جیسے پروجیکٹ جو لاہور کو اسلام آباد سے جو رُتے ہیں لیکن کسی برے شہریا زرعی علاقے کو بندرگاہ سے نہیں جو رُتے۔ ماکہ خام مال کی منتقلی آسان مو- ایسے فضول اخراجات کے علاوہ جاگیرداروں اور سرمایہ داروں کی الماك كى حفاظت كرنے والى فوج كے لئے نئے سے نئے معلونے خريدے محتے، مثال کے طور پر F\_16 طیارے ، فرانسی آبدوزیں اور ایٹم بم- ان چیزوں سے کسی محنت کش یا کسان کو تو کوئی فائدہ نہ ہوا لیکن ان پر اربوں ڈالر خرچ کر دیئے گئے۔ یہ عمل 50 برس تک جاری رہا جس کی وجہ سے لوگوں کو فائدہ کوئی شیں پینچا لیکن ان کی کئی پشیں مقروض ہو گئیں۔ اس قرض کو واپس کرنے کی غرض سے ایک وقعہ پھر غریب عوام کی جیبیں کافی محمین اور مزید فیکس لگا کر امراء کے فائدے کے لئے گئے گئے قرضوں کو اوا کرنے کی ایل کی گئے۔ لوگوں سے کما گیا "قرض آنارو طلک سنوارو" جبکہ لوگوں نے تو مجھی وہ قرض لیا ہی خیس تھا۔ جنہوں نے لیا اور استعال کیا وہ نہ تو کیکس اوا کرنے کو تیار ہیں' نہ قرضے واپس کرنے پر آمادہ ہیں۔ جاگیردار زری آمدن پر فیکس میں لکنے دیتے اور سرملیہ وار بیکوں کے قرضے واپل نہ کرکے لوگوں سے لوثی ہوئی دولت واپس کرنے کو تیار نہیں ہیں۔

اس کا نتیجہ یہ ہے کہ منگائی تیزی سے بردھ رہی ہے اور اشیاء روز بروز منگی ہوتی چلی جا رہی ہیں۔ لوگوں پر بلا واسطہ ٹیکس لگا کر ضائع کی ہوئی رقم واپس دینے کی کوشش کی جا رہی ہے۔ قوت خرید کم ہو جانے کی وجہ سے لوگوں کا معیار زندگی کر تا جا رہا ہے جس کی وجہ سے ان کے حقوق کی شدید پالی ہو رہی ہے ' مثال کے طور پر وہ اپنے جس کی وجہ سے ان کے حقوق کی شدید پالی ہو رہی ہے ' مثال کے طور پر وہ اپنے جس کی وجہ سے ان کے حقوق کی شدید پالی ہو رہی ہے ' مثال کے طور پر وہ اپنے جوں کو معیاری تعلیم نہیں دے سکتے ' اچھی خوراک نہیں دے پاتے اور اکثر تو مناسب

لباس یا سرچھپانے کو چھت تک نہیں دے سکتے۔

اس سارے عمل میں عالمی سرمایہ واروں کے اداروں IMF عالمی بینک اور عالمی تجارتی ادارے کا بہت نملیاں کردار ہے۔ ایک طرف مغرب کے ترقی یافتہ ممالک ہر وقت انسانی حقوق کا برچار کرتے ہیں اور ایسے ممالک برپابندیاں لگانے کی وحمکیال وسیت بیں جو انسانی حقوق کی خلاف ورزیاں کریں الیکن دوسری طرف انمی اداروں کی بالیسیاں غریب کو غریب تر کرتی ہیں اور انسانی حقوق کی پاہلیوں کا سب سے برا موجب بنتی ہیں۔ مثل کے طور پر عالمی مالیاتی ادارے اور عالمی بینک نے غریب ممالک سے قرضے کی قسطوں کی وصولی کے لئے سافتیاتی رو و بدل (Structural Agdjustment) کے پروگرام ترتیب دیتے ہیں۔ ان پروگراموں کا بنیادی مقصد یہ ہے کہ مقروض ممالک سے قرضے واپس لئے جائیں اور اس طرح دولت کی متعلی غریب سے امیر ممالک کی طرف ہو۔ اگرچہ غریب ممالک سود کی صورت میں اصل سے کی گنا زیادہ رقم واپس کر چکے ہیں لیکن اصل اپنی جگہ قائم رہتا ہے اور سود کی شرح میں اضافہ ہو آ چلا جا آ ہے۔ اس طرح غریب ممالک بیشہ امیر ممالک کی غلامی میں رہتے ہیں اور ان کی اندرونی پالیسیاں ان کے ہاتھ میں نہیں رہتیں۔ ان کی خود مخاری اور خود انحماری میں بتدریج کی واقع ہوتی رہتی ہے حتی کہ ان کی واعلی پالیسیاں بھی آئی۔ ایم۔ ایف اور عالمی بینک تیار کرتے ہیں۔ جس قدر غریب ممالک قرضے کی بھٹی میں پتے ہیں اور مصائب اور آفتوں کا سامنا کرتے ہیں استے بی زور و شور سے ان کے بد عنوان اور فضول خرچ اور عیش برست رہنما قومی غیرت ومی عزت خود مخاری اور آزادی کے وعوے کرتے ہیں۔ ایک قوم جنٹنی زیادہ غلامی کی زنجیروں میں جکڑی ہوئی ہوتی ہے' وہ اتنے ہی زور سے قوم برستی اور آزادی کے نعرب لگاتی ہے اور خود انحصاری کے گیت گاتی ہے کیونکہ ول کو تملی دینا ہوتی ہے کہ سب ٹھیک ہے۔

سافتیاتی رو و بدل کے پروگرام لاطین امریکه' افریقه اور ایٹیا کے کئی ممالک پر لگائے گئے۔ بید وہ ممالک بیں جو ایک زمانے میں آزاد و خود مخار سے لین انیسویں صدی کے نو آبادیاتی اور سامراجی نظام کی وجہ سے غربت کا شکار ہو گئے۔ اب ان ہر براہ

راست قتم کی بیرونی سامراجیت تو ختم ہو چکی ہے محر ایک چپی ہوئی اور زیادہ تکلیف دی قتم کی سامراجیت قائم ہو چکی ہے جو اندرونی حکران طبقوں کی ملی جگت کے ساتھ ان پر مسلط کی جاتی ہے۔ ان تمام غریب ممالک پر سافتیاتی رد و بدل کے نتیج میں سخت اور تکلیف وہ اثرات مرتب ہوئے۔ مثال کے طور پر تھائی لینڈ میں ایک ملین خواتین کو عصمت فروشی ہر مجبور ہونا ہڑا۔ ہر جگہ غربت میں شدید اضافہ ہوا اور لوگوں کی اس وقت موئی۔ با*کنتا*ن (EFF) Jel Enhanced Stuctural Adjustment Facility (ESAF) Extended Fund Facility کی زو میں ہے۔ غریب ممالک کو قرضے اوٹانے کی غرض سے عالمی اواروں میں مزید قرضے لینا پرتے ہیں۔ ان قرضوں کے ملتے ہی وہ انہیں اگلی قط کے طور پر واپس کر دیتے ہیں اور ان پر اور قرضہ چڑھ جاتا ہے لیکن مزید قرضے حاصل کرنے کے لئے انہیں عالمی اداروں کی سخت شرائط تبول کرنا برتی ہیں جو براہ راست ان ممالک کے عوام کی معاشی اور ساجی زندگی پر اثر انداز ہوتی ہیں۔ آئی۔ ایم۔ ایف کی شرائط میں اکثریہ شرط نملیاں ہوتی ہے کہ تعلیم ' صحت اور دیگر ساجی شعبوں سے حکومت سیڈی (Subsidy) بٹائے۔ اس طرح سائی ترقی کے شعبول پر براہ راست اثر رہ تا ہے۔ سرکار تعلیمی اخراجات گھٹاتی ہے، صحت کے شعبے میں اخراجات کم 🕟 کر دیئے جلتے ہیں اور صاف پانی کی فراہی اور نکائی آب جیسی بنیادی سولیات کی فراہمی متاثر ہوتی ہے۔ للذا ریاست آہستہ آہستہ بنیادی حقوق کی فراہمی سے انحراف 😭 كرتى ہے۔ لوگوں كے نيكس بجائے ان كے حقوق كے لئے وضول كى واپسى ير خرج مو جلتے ہیں وہ قرضے جو مجمی عوام نے نہ لئے اور ان سے کوئی فائدہ اٹھلیا۔ عالمی مالیاتی اوارے کا اصرار ہو تا ہے کہ بیلی' پانی محیس اور نوانائی کے دیگر ذرائع ہے بھی سب سڈی ہٹا دی جائے۔ نتیج کے طور پر پٹرول ' بیلی میس اور ہر طرح کا ایندھن مزید منگا ہو آ چلا جاتا ہے۔ اید هن اور ذرائع توانائی میں منگائی کی وجہ سے افراط زر میں اضافہ ہو تا ہے اور بنیادی اشیاء خورد و نوش بھی متھی ہو جاتی ہیں۔ مزید عالمی مالیاتی فنڈ کا مطالبہ ہو تا ہے کہ سرکار اپنی آمن میں اضافہ کرے ٹاکہ قرضوں کی ادائیگی کے قاتل

ہو۔ یہ اضافہ سرکاری افراجات میں کمی واقع کر کے کیا جاتا ہے۔ چنانچہ ڈاؤن سائزنگ (Downsizing) شروع ہو جاتی ہے اور سرکاری ملازمین این نوکری سے برطرف کر دیئے جاتے ہیں۔ ایک طرف منگائی برحتی ہے تو دوسری طرف بے روزگاری۔ حکومت یر بیہ دباؤ بھی ڈالا جاتا ہے کہ وہ در آمرات میں اضافہ کرے تاکہ زر مباولہ کمائے اور قرضے واپس کرے۔ چنانچہ آزاد تجارتی زون یا ایکسپورٹ براسسنگ زون بنائے جاتے ہیں جمال 90 فیصد کار کن خواتین ہوتی ہیں اور ان کے کوئی حقوق نہیں ہوتے۔ یمال یر غیر کمکی کمپنیاں سرامیہ کاری اس شرط بر کرتی ہیں کہ مزدوروں کی طرف سے کوئی خطرات نہ ہوں۔ چنانچہ مزدوروں کے حقوق معطل کر دیئے جاتے ہیں۔ لیکن غریب ممالک کی مصنوعات غیر ملی منڈیوں میں امیر ممالک کی اعلی ٹیکنالوجی اور جدید طریقوں سے تیار کردہ مصنوعات سے مقابلہ نہیں کر پاتیں۔ نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ ملک زیادہ اشیاء ورآمد کرنے کے قابل نہیں رہتا۔ دو سری طرف بوے بوے مغربی ممالک ہر طرح کے بملنے بنا کے اور انسانی حقوق کی خلاف ورزی کے بمانے بنا کے غریب ممالک کی اشیاء کو این مندیوں میں آنے سے روک دیتی ہیں۔ اس طرح ان کی اپنی صنعت کو تحفظ ملتا ہے اور غریب ممالک سے مطالبہ کیا جاتا ہے کہ وہ اپنی منڈیاں غیر مکی مصنوعات کے لئے کھولیں اور بر آمات پر ڈیوٹی اور فیکس وغیرہ کم کر دیں۔ اس طرح غریب ممالک کی صنعتی مصنوعات نہ تو اپنی منڈی میں غیر مکی اشیاء سے مقابلہ کریاتی ہیں اور نہ غیر مکی مندیوں میں بک سکتی ہیں۔ چنانچہ تجارت کا توازن ان ممالک کے خلاف چلا جا آ ہے۔ لیکن ساتھ بی ساتھ ان پر مسلسل یہ دباؤ ہو تا ہے کہ در آمات میں اضافہ کریں اور اس سے کملیا ہوا سرایہ قرضوں کی اوائیگی کے لئے مختص کریں۔ عالمی اوارے کم بی ان تضادات سے خشتے ہیں جو ان کی متعناد پالیسیوں کی وجہ سے پیدا ہو جاتے ہیں۔ مثل ك طور ير ساجى ترقى ميس كم رقم جوكه آئى- ايم- ايف كى شرائط كى وجد سے موتى بے انسانی حقوق کی شدید پالیوں کا باعث بنتی ہے لیکن اس تضاد کو مظرعام بر آنے نہیں ویا جاتا۔ جب ساختیاتی رو و بول کے پروگرام کے نتیج میں جب زخم شدید ہو جاتے بن کھاؤ دکھنے لگتے ہیں تو ساجی عمل کے بروگرام (سوشل ایکشن بروگرام) اور غربت

مرتے کا فنڈ (Poverty Alleviotion Fund) قائم کے جلتے ہیں باکہ لوگوں کی تکلیف اتنی زیاده نه مو که وه بغلوت پر اتر آئیس اور سر من مو کر سرملیه داری نظام کی وجیال اڑا دیں۔ متعمد یہ ہو آ ہے کہ مرالیہ جمع کرنے کا عمل بدستور جاری رہے لیکن اس سے لکنے والے محلور بردم مرہم لگائی جائے ماکہ لوگ غم و ضمد کی وجہ سے اس نظام كو الث بى نه ديں۔ لينى كه لوگ سيكت ربيں ' تؤية ربي ليكن مرنه جائيں لور باغی نہ ہو جائیں۔ سرملیہ داری ظام کی راہیں جدید ترین کڑی کو "آزاد منڈی کی معیشت " کے نام سے پکارا جاتا ہے ملائلہ اس طرز کی معیشت میں کھے بھی آزاد جس ہو آ۔ اس بلت کا جوت ہمیں عالمی تجارتی اوارے (WTO) کی المقول سے مالا ہے جن کے مطابق لوگوں کی پیداوار ، حتی کہ لوگوں کی زندگی اور درائع زندگی تک پر جند کر لیا جانا ہے۔ آزاد تجارت کے نام پر مرچ کو فی منا دیا جانا ہے اور یہ نحکاری کا دوسرا یم ہے- TRIPS یعنی کمی علم یا سائنس طریقہ کار کو تھی مطانے کا عمل ماکہ کوئی ووسرا اس عمل کو دہرا نہ سکے نحکاری کی برترین مثل ہے اور TRIPS عالی تجارتی ادارے کا اہم حصہ ہے۔ اس کی شرائل کے تحت کساؤں کے ج کک ان اسے ہیں ریں گے۔ جب بھی بوی بوی بین الاقوای کمپنیاں کمی ملک کے قدرتی وسائل میں منافع بنانے کا موقع دیمتی ہیں تو وہ ان مسائل پر قایش ہونے کی کوشش کرتی ہیں۔ ان کا سرملیہ اس قدر زمادہ ہو تا ہے کہ کئی ممالک کے بورے سالنہ بجٹ یا GNP سے نیادہ ہو تا ہے۔ یہ کپنیاں ، جن کے مرکزی دفاتر امیر ممالک میں ہوتے ہیں ، تیسری دنیا کی ریاستوں کے مقلبلے میں بے صد طاقتور ہیں۔ جب ایک لمٹی نیٹس کمنی کے مندوستان میں نیم کے ورقت پر قبضہ کرنے کی کوشش کی تو وہاں کے لوگوں نے تحریک چلا کر نیم کی حفاظت کی- اس طرح اب بین الاقوامی کمپنیاں باسمی چاول کی اقسام پر اپنا قبنہ جلنے کی کوشش میں ہیں ' برمغیرے کسانوں کی پیداوار اور چ پر اینا قبنہ جلنے کی کوشش میں بیں اور دواؤل کو بھی Patent کے قانون کے ذریعے عام آدمی کی پہنچ سے دور کر رہی ہیں۔ جمل غریب کسانوں کو ان کے پیج پر قبضہ جملنے کے عوض کوئی معلوضہ نہیں دیا گیا وہل کی کسان خود اپنے ج دوبارہ استعال نہیں کر سکے گا اور اے بازار سے منگے داموں یہ ج خریدنا پریں مے ناکہ اگلی فصل اگلنے کے قاتل ہو سکے۔ یہ تمام عوامل غریب ممالک کی زراعت اور پوری معیشت کے لئے سلان جاسی ہیں۔ لیکن ان کے معز اثرات سے عافل ہمارے حکران تیزی سے گلوبلائزیشن کے سحر میں سمجنستے ملے جا رہے ہیں۔

گلوبلائزیش کا مطلب ہے کہ بوری دنیا کو محض ایک منڈی میں تبدیل کردیا جائے اور دور دراز کے علاقوں کو بھی عالمی منڈی کا حصہ بنا دیا جائے۔ ہر مخض ' ہر چنے' ہر سوچ اور ہر اوارہ عالی سمالیہ واری ظام کی زو بس آکر جکڑا جائے اور کوئی مجی عالی منڈی سے باہر نہ رہ جلے۔ اس کے لئے ذرائع الملغ جو کہ علی ہو چے ہیں ہوری طرح استعل کے جا رہے ہیں اور اشتمارات کے ذریعے ہر مض کو خریدار ملا کا مل تیزی سے رواں دوال ہے۔ نتیج کے طور پر سابی زبان اور سوچ کو منڈی کی زبان اور سوچ میں تبدیل کیا جا رہا ہے۔ مثل کے طور پر شار ئی۔ وی پر ایک اشتمار نشر ہو آ قاجس ك الفاظ تف كه اشتمارات آپ ك لئ التلب كرا كا حق مياكرت بي-انتھب کرنے کا حق سیای زبان میں عجیدہ انتھاب سے تھا مثل کے طور یر دو متعلوم نظمات میں انتقاب و رہنماؤں میں انتخاب یا ود اخلاقی راستوں میں سے ایک کا انتلب انتلب سے مراد متی اخلاقی اور سای انتلب نہ کہ چھوٹی چھوٹی فیراہم باول میں انتخاب۔ اب اشتمارات جس منم کے انتخاب کی بلت کرتے ہیں وہ ہے وو منم کے شیمه یا صلین یا کارول یا موثر سائیکلول میل احتلاب عالمی مندی میل شهری کا تصور تبدیل کیا جا رہا ہے اور عالمی شری کا تصور معبول کیا جا رہا ہے۔ عالمی شری بوری دنیا کا شری ہو گا اور اس کی تھکیل سیاس زبان میں نہیں بلکہ منڈی کی بازاری زبان میں کی جائے گ- ورحقیقت شربیت کا تصور قوی رواست کا پیدا کده ب اور اگر عالی منڈی کے دباؤ تلے آ کر قوی ریاست مخم ہو ممنی تو شہرت بھی ختم ہو جائے گ- اگر قوی ریاست نہ ری تو بنیاوی حقوق کی حانت کون دے گا؟ کیا منڈی بنیاوی حقوق فراہم کرے گی؟ مندی کا تصور و مقلطے سے جڑا ہوا ہو تا ہے اور ہر فض برابری سے مقابلہ جس کر سکا کیونکہ لوگوں کی صلاحیتوں میں فرق ہو تا ہے۔ چنانچہ منڈی میں وہ لوگ تو کامیاب

ہو جائیں گے جو مقابلہ کرنے کی زمینت اور قابلیت رکھتے ہیں۔ لیکن ان افراد کا کیا ہو گا جو اس دوڑ میں پیچے رہ جائیں ہے؟ ان کی بنیادی ضروریات کون بوری کرے گا؟ ریاست کی ذمہ داری سمجی جاتی ہے کہ قوانین بنا کر حقوق کی مفانت دے اور عدالتی نظام کے ذریعے حقوق کو بھنی بنائے اکین اگر ریاست اور اس کی شریت خم ہو گئی تو انساف کون فراہم کرے گا' ماجی تحفظ کی منانت کون دے گا۔ بے فک قوی ریاستیں بد عنوان سریراہوں' آمرانہ فوجوں اور بے ایمان اور موقع پرست سیاستدانوں کے ہاتھ میں کہ بھی بن چک ہیں لیکن سوال بہ ہے کہ کیا ریاست کی اصلاح کی ضورت ہے یا اسے تعلمی طور پر ختم کر کے عالمی منڈی کے رحم و کرم پر پڑ جلنے کی ضرورت ہے؟ کیا ریاست کو تبدیل کیا جا سکتا ہے، اس کی از سرفو تھکیل کی جا سکت ہے، اس کی اصلاح عمكن ہے؟ منشيال تفعى طور پر بے حس ہوتى بيں۔ ان ميں انساني دكھ درد اور ضروریات کے لئے کوئی جگہ نیس ہوتی۔ چنانچہ مارے لئے کون کون سے رائے مکن ہیں؟ فی الحل مرف ایک ہی راستہ نظر آیا ہے اور وہ یہ ہے کہ زیاست کو جمہوری طرز یر ڈھلنے کی کوشش کی جائے اسے لوگوں کے سامنے جوابرہ بنایا جائے اور مرکزیت کو ختم کیا جائے۔ ابی بے بناہ خامیوں کے بلوجود قومی ریاست کے علاوہ کوئی عل دکھائی نسیں دیتا خاص طور پر اگر ہمیں بنیادی حقق لیتا ہیں۔ اس سلسلے میں اکبر زیدی کا مقالہ قتل ذکر ہے کیوکلہ انہوں نے ریاست کی اصلاح کی بلت کی ہے نہ کہ اے خم کر دیا طئ- (34)

عالی معیشت کو نے سانچ میں دُھالنے اور قوی ریاست کو کزور کرنے کا ایک نتیجہ یہ ہے کہ زیادہ سے زیادہ محنت کش افراد فیررسی شعبے میں کام کرنے پر مجبور ہیں۔
فیر رسمی شعبوں پر ریاسی قوانین کا اطلاق نہیں ہو آ اور مزودروں کو سخواہ کی چگی صد
تک بھی اجرت نہیں ملتی اور نہ بی کوئی اور قانونی سولت مثل کے طور پر زیگی کی چھٹی، طبی سولتیں، پنش وفیرہ نہیں ملتے۔ ان مزودروں کا بے حد استعال ہو آ ہے۔ فیر ملتی ہوئی۔ ان مزودروں کا بے حد استعال ہو آ ہے۔ فیر رسی شعبہ تیزی سے بروے رہا ہے اور عالمی سرمایہ وار اس شعبہ کو وسیج کرنے میں پوری

طرح ملوث ہیں۔ کوئکہ ملی نیشل کمپنیوں کو سے اور ایسے مزدوروں کی ضرورت ہوتی ہے جن کے کوئی قانونی حقوق نہ ہوں' الذا وہ غیررسی معیشت کو فروغ دیے ہیں۔ یہ کام اکثر غیر سرکاری تعلیموں کی مدد سے کیا جاتا ہے خاص طور پر تعلیم کے میدان میں جمال غیر رسی سکولوں کی مجرار پیدا کی جا رہی ہے۔ ان سکولوں میں عمقاً معیار تعلیم کم ہوتا ہے اور سکول چھوڑ دیے کا رجمان بہت زیادہ ہوتا ہے لیکن غیر مکلی فنڈ دہندگان بوت و خروش سے ایسے سکول کھولنے کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں۔ وزیراعظم کے کمیشن برائے خواندگی نے 1500 ایسے اسکول پورے پاکستان میں قائم کے اور 1998ء کی تعلیمی پالیسی میں 2500000 مزید غیررسی سکول کھولنے کا منصوبہ ہے۔

ان اسکولوں میں عام طور پر نوجوان لؤکیل کام کرتی ہیں جنمیں 500 روپ سے لے کر 800 روپے مہوار سخواہ دی جاتی ہے اور کی دفعہ دو شفٹول میں کام کروایا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ اجس محر کر جا کر بچوں کو لانا ہو آ ہے ، والدین اور کیونی کی لعنت المامت سنتا برتی ہے اور جمئی والے وال ترجی کورس میں جاتا برتا ہے۔ ان کو صرف مخوال ملتی ہے گور اس کے علاوہ کوئی اور سموات نہیں ہوتی نہ طبی نہ دوسری-ہورے سال میں انہیں تقریباً دو مینے سے زیادہ کی تعطیل نمیں اتی- ان کارکنوں کا ب مد التصل ہو آ ہے۔ کو کلہ یہ رسمی شعبے میں شامل نہیں ہیں چنانچہ ان کے کوئی بنیادی قانونی حقوق نیس ہوئے۔ فیر رسی شعبوں کے فروغ سے مغربی ممالک اور ان کی موموں کا ایک بت بوا تعاد بلک منافقت واضح طور بر نظر آیا ہے کونکد ایک طرف وہ انسانی حقوق اور عورتوں کے حقوق کا مسلسل پرجار کرتے ہیں اور دوسری طرف غیر رسی شعبے کو فروغ دیتے ہیں جس میں زیادہ تر عور تیں ہیں اور ان کے کوئی حقوق نہیں ہیں۔ اس تعناد سے نمٹنے پر یہ ممالک آمادہ نظر نہیں آتے۔ گلوبلائزیشن کے معاشی ورج كا اندازه حليه قوى بجث سے لكا جا سكتا ہے جو وزير خزانہ محد اسطن وار نے قوى اسمبلی میں پیش کیا۔ اس میں 42 فیصد سے زائد رقم قرضوں کی ادائیگی کے لئے مختص ك منى 22 فيعد سے ذاكد رقم وفاع كے لئے مختص كى مئى (ياد رہے كه فوجيس حكران طبقوں اور ان کی الماک کا وفاع کرتی ہیں تاکہ آبادیوں کا)۔ اس کے مقابلے میں صرف

18 فیصد کے لگ بھگ رقم ترقیاتی کاموں کے لئے مختص کی گئے۔ الذا قرضوں کی اوائیگی اور دفاع کے لئے مختص کی گئی رقوم مل کر 66 فیصد بنتی ہیں۔ ان سے حکمرانوں کی ترجیعات کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ عوام کے بیمیوں کا 66 فیصد حصہ ان شعبوں کے لئے مختص کر دیا گیا ہے جن کا عوام کی بھڑی' بقا اور زندگی سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ اس کے باوجود جوال کی / اگست میں اسخی ڈار صاحب امریکہ میں آئی۔ ایم۔ الیف کی منت ساجت کرنے گئے آگہ وہ ESAF کی آگل قبط پاکستان کو دے دے۔ اس قبط کے برلے میں آئی۔ ایم۔ الیف کی برلے میں آئی۔ ایم۔ الیف نے ہرچیز پر 15 فیصد جزل سیاز فیکس اور بیکل' پانی اور گیس برلے میں آئی۔ ایم۔ الیف حذف عالمی ترقیاتی بینک عالمی اوارے اور امیر ممالک لوگوں کو بنیادی حقوق فراہم کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔ بینک عالمی ادارے اور امیر ممالک لوگوں کو بنیادی حقوق فراہم کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔

گلوبلائریش کے جمل ایک طرف براہ راست منی اثرات ہیں ، وہل دو سری طرف بلا واسطہ قتم کے منی اثرات بھی ہیں جو ایکدم واضح نہیں ہوتے۔ گلوبلائریش کیسائیت کا عمل ہے جس کے تحت نہ صرف پوری دنیا کے ہر خطے کو عالمی منڈی کی زد میں لایا جا رہا ہے۔ بلکہ میڈیا کے ذریعے پوری دنیا کی تمذیب و نقافت کو بھی متاثر کیا جا رہا ہے۔ عالمی ذرائع ابلاغ ، مثل کے طور پر BBC ، CNN اور شار ٹیلی ویژن پر نہ صرف پوری دنیا کی سوچ اور معلولت کو متاثر کیا جا تا ہے بلکہ ہر خطے کے رقص و موسیقی اور مقای فون لطیفہ کو بھی تبدیل کیا جا رہا ہے۔ اعدیا کے رقص و موسیقی جو کہ ایک ہزاروں برس قدم روایت کے مطابق چلے تنے اب واضح طور پر امریکی رقص و موسیقی کے اثرات سے سرشار ہیں۔ اس طرح نفرت فتح علی مرحوم کی خوبصورت قوالی جو کہ عارفانہ کلام کی بھترین مثال ہوا کرتی تھی 'مغربی سازوں اور انداز سے مل کر اپنے حسن کو کسی حد تک کھو بیٹی تھی۔ اس تہذ ہی اور فقائی یلغار سے ایک طرف مقائی گلچرکے بھترین مثال ہو جاتے ہیں اور دو سری طرف مقائی نقافوں کے بدترین مثال کے طور پر ثقافی یلغار کا مقابلہ کرنے کی غرض سے ایک خونخوار قتم کی قوم پرسی جنم لیتی ہے اور دو سری طرف لوگ بنیاد پرست نہ جب کا سمارا خونوار قتم کی قوم پرسی جنم لیتی ہے اور دو سری طرف لوگ بنیاد پرست نہ جب کا سمارا خونوار قتم کی قوم پرسی جنم لیتی ہے اور دو سری طرف لوگ بنیاد پرست نہ جب کا سمارا

لے کر اس کا مقابلہ کرتے ہیں۔ کیونکہ عالمی قوتیں اور مکنی نیشنل کینیاں قومی ریاستوں کو کمزور کر رہی ہیں' ان آریاستوں کے سربراہ ایک جھوٹی فتم کی قومیت کو ہوا دے رہے ہیں اور خود انحماری کے جموٹے نعرے لگا رہے ہیں اگد یہ آثر قائم رہے کہ ملك كى باك دور انى كے باتموں ميں ہے۔ جس فتم كى قوم يرسى ايسے عوال سے جنم لیتی ہے وہ ہر وم و مثمن تیار کرتی ہے' اسلحہ جمع کرتی ہے' عسکریت کا جواز تلاش کرتی ہے اور مردا گئی کی قدروں کا پرچار کرتی ہے مثلاً مباوری' دلیری اور شجاعت وغیرہ کے دعوے شروع ہو جاتے ہیں۔ ایک جھوٹی قتم کی خونخوار حب الو ملنی پیدا ہوتی ہے جو قوم و ملک سے صبح معنوں میں بیار پر مبنی نہیں ہوتی بلکہ ایک چھوٹی اور سطی محبت کا اعلان کیا جانا ہے۔ اگر قوم و ملک سے واقعی لگاؤ ہو تو لوگوں کی بمتری کے بارے میں روج جائے' ان کے بنیادی حقوق کو تحفظ دیا جائے اور حکومت کی اصلاح کی جائے' امیروں سے قرضے واپس لے کر لوگوں کی ترقی پر لگائے جائیں اور صحت وراک صاف پانی اور تعلیم مہیا کی جائے۔ لیکن جموثی قوم پرسی لوگوں کی خوشحالی پر توجہ نہیں دین بلکہ اسلحہ جمع کرنے اور ایٹم بم بنانے پر توجہ رہی ہے۔ اگر لوگوں کے مسائل پر توجہ دی جلئے' جمہوریت ہو' حقوق ہول تو ٹیلی ویژن اور ریڈیو پر حب الوطنی کے ترانوں افغوں اور ڈراموں سے یہ جذبہ پیدا کرنے کی کوئی ضرورت نہ رہے۔ یہ جذبہ خود بخود لوگوں میں پیدا ہو گا کیونکہ وہ دیکھ سکیں گے کہ ان کا ملک انہیں کتنا پچھ دے رہا ہے ' الذا وہ خود بخود ول و جان سے اسے بیار کریں گے۔ لیکن جب لوگ دیکھتے ہیں کہ ان کے حکمران ان سے چھین کر خود کھا رہے ہیں اور ان کے پاس دو وقت کی روثی بھی نمیں ہے تو ان کے ول میں حب الوطنی کا جذبہ کیو کر پیدا ہو گا؟ چنانچہ گلوطائزیش کا ایک بہت متنی اثر یہ بھی ہے کہ اس کی مخالفت میں جو قوم پرسی ابھرتی ہے اور جو مقای روایات کا احیاء ہو تا ہے' وہ لوگوں کے حقوق کی پالل کا سبب بنا ہے کیونکہ مکلی دولت غیر ضروری چیزوں اور جای کے سلان یو لگائی جاتی ہے۔ اور چونکہ اس طرز کی قوم برسی مردا گی کے تصورات کو فروغ دی ہے اور لوگ چاہتے ہیں کہ بمادر اور دلیر سایی عالمی قوتوں کو مسار کر دیں' عورتوں کی قدر و قیمت مزید گر/جاتی ہے۔ ان پر مزید

پاہندیاں گکتی ہیں اور نسوانی صفلت کو مزید نمتر سمجھا جاتا ہے۔ عورتوں سے نقاضا کیا جاتا ہے کہ ملک و قوم کی خدمت کے لئے مال کا کردار اوا کریں اور مجلید اور سابی پیدا كريں- اس طرح عورتوں كے لئے انتخاب كرنے كے مواقع مزيد كم ہو جاتے ہيں اور ان کی شریت متا کے رشتوں کی جمینٹ چڑھ جاتی ہے۔ قوم پر ستی کے نقاضے ایسے ہوتے ہیں کہ عورتوں کو ممل اور برابر کے شہری تنکیم کرنا مشکل ہو جاتا ہے۔ اس طرح ان کے حقوق کی شدید پالل موتی ہے۔ اندا جمال گلوبلائزیش اینے قتم کی مکسانیت ملط كرتى ہے وال قوم يرسى ايك اور فتم كى كيمانيت پيدا كركے اس كامقابله كرتى ہے۔ مثل کے طور پر قوم پرسی کا تقاضا ہو آ ہے کہ ہر مخص اپنے ندہب علاقے اور اللى شافت كو فراموش كرك يا يجهيد وكليل كر خود كو صرف باكتاني بون كى شافت میں دُمال لے- بلوچی سندمی یا پھان بھول جائیں کہ بنجاب نے ان کے ساتھ زیادتی کی اور خود کو صرف پاکتانی قرار دے کر خوش ہو جائیں۔ اس طرح ہندو اور عیمائی اقلیتیں بھول جائیں کہ ان کے ساتھ ریاست نے کیا سلوک کیا اور خود مرف پاکتانی ہونے کی شافت میں مم کر لیں۔ اس طرح کی جموثی قوم پرسی نہ مرف عورتوں کے حقوق پر حملہ کرتی ہے بلکہ وہ ندہی' علاقائی اور ندہی اقلیتوں کے حقوق پر بھی حملہ آور ہوتی ہے۔ اور جیسے جیسے قومی ریاست کمزور سے کمزور تر ہوتی چلی جاتی ہے' كسانيت اور ايك مونے كے نعرے استے بى زور سے بلند كے جاتے جي، خود انحمارى کے دعوے اسنے بی اونچے ہو جاتے ہیں۔ جول جول ملک خود مخاری کھو رہتا ہے، آزادی کے نعرے اور کیت است بی زیادہ گائے جاتے ہیں اور قومیت کی زہر ملی شکلیں مُودار ہوتی ہیں۔

قوم پرتی کے علاوہ گلوبلائزیش کا مقابلہ نہ ہی بنیاد پرسی کے حوالے سے بھی کیا جا
رہا ہے۔ نہ ہی بنیاد پرسی کی مغربی ممالک سے ملے جلے اور دلچپ تعلقت رہے ہیں۔
ایک طرف مغرب کے طاقتور ممالک ہر دم بنیاد پرسی کی شدید مخالفت کرتے نظر آتے
ہیں اور اسے انسانی حقوق کے برعکس قرار دیتے ہیں' تو دوسری طرف جزل ضیاء الحق
کی بنیاد پرست اور غیر جمہوری آمرانہ حکومت کو امریکہ سے خوب مدد ملی۔ اس زمانے

میں را نلڈ ریکن کی حکومت نے ضیاء الحق کی ناجائز حکومت کو 4.2 بلین ڈالر عطا کئے جبکہ منتخب حکومتوں کو اس سے نصف رقم بھی مشکل سے ملتی رہی- اس وقت امریکہ بنیاد برسی کو کمیونزم کے خلاف ایک موٹر ہتھیار قرار دیتا تھا اور اسامہ بن لادن امریکی میرو تھا۔ اب جبکہ روس طاقت اور برتری کی جنگ ہار چکا ہے تو خود اسامہ بن لادن امریکہ کا سب سے بوا وحمن قرار ویا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ امریکہ سعودی عرب کی بنیاد برست حکومت بر مهمان ب کین ایران اور لبیا کو معنده" میاشیس قرار ریتا ہے-لین اسرائیل جو کہ قائم ہی نہ ہی بنیادول پر ہوا' اس کی بنیاد پرستی سے نظریں جرا لیتا ہے۔ چنانچہ ظاہری طور پر یوں لگتا ہے کہ امریکہ بنیاد پرسی کا دشمن ہے، لیکن در حقیقت جب بھی ضرورت بڑی بنیاد پر ستوں کو سب سے زیادہ وفادار دوست امریکہ کی صورت میں ہی ملا۔ اس کے علاوہ مغرب کے ممالک اور خصوصاً امریکہ ' ہندوستان میں بھارتیہ جنا پارٹی اور شیو سیناکی بنیاد پرسی سے قدر غافل و کھائی دیتا ہے اور امریکی کمپنیاں بھارت میں برجوش انداز میں سرملیہ کاری کرتی ہیں۔ وہاں برید کمہ کر اقتصادی بابنریاں نہیں لگائی جانیں کہ امریکہ کے معاشی مغاوات بھارت کی وسیع منڈی سے جرے ہوئے ہیں اور بھارت ایک بہت بواجہوری ملک ہے۔ یہ سب کھ کنے میں تشمیر کے لوگوں پر بھارت کے مظالم بھلا دیئے جاتے ہیں اور تشمیر میں انسانی حقوق کی خلاف ورزیوں کے بارے میں کوئی احتجاج ابھرتا نظر نہیں آی۔ لیکن دو سری طرف تبت میں چین کی انسانی حقوق کی خلاف ورزیوں پر ہر دم راگ الایا جاتا ہے۔ ان تمام مثالوں سے ظاہر ہو آ ہے کہ امری خارجہ پالیسی دوغلی ہے اور محض امریکہ کے مغاوات بر مبنی ہے۔ جب حلا زہبی بنیاد برسی کو گلے لگا لیا اور جب حلاا اس کے خلاف تکوار نکل لی- یہ بھی سے ہے کہ بنیاد پرستی کو صرف اسلامی دنیا کے لوگوں سے منسوب کردیا گیا ہے حالانکہ شکاکو کے مشہور مطالع نے <del>ٹابت</del> کیا تھا کہ بنیاد برسی کے عناصر ہر خدب میں جی خواہ وہ مسچی خرب ہو یا بدھ مت، ہندو مت ہو یا بمودیت یا اسلام (35) بنیادوں کو بوجنا' صرف کسی ایک فرجب کی خصوصیت نہیں ہے۔

یہم جیسے جیسے بوری دنیا کو عالمی منڈی کا حصہ بنانے کا عمل تیز ہو رہا ہے اور

تمذیبی اور نقافتی یلخار برسوری ہے، ندیبی جنونیت اور بنیاد پرسی دور کا رہے ہیں۔ نہ ہی افراد جہاد کے تصور کا سمارا لے کر گلوبلائزیشن کا مقابلہ کر رہے ہیں۔ یہ جنگ بقا کی جنگ تصور کی جاتی ہے۔ ونیا کے کئی خطوں کے لوگوں کو ڈر ہے کہ عالمی منڈی میں ضم ہو کر وہ اپنی منفر شاخت کو بیٹیس کے الذا اپنے وجود کو قائم رکھنے کی فاطر انہیں گلوبلائزیشن کی کیسائیت سے اوٹا ہو گا۔ قوم پرش بی کی طرح بنیاد پرسی بھی اپنی طرز کی کیسائیت پیدا کرتی ہے اور سب پر ایک سوچ اکس نہ بہب ایک بی کے اور ایک حقیقت مسلط کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ مثل کے طور پر بی۔ جے۔ پی ایک بی کا نوبو ہے ''ایک قوم' ایک کھی' ایک لوگ۔'' بنیاد پرسی بھی فرق کو مثانے کا ایک طریقہ ہے کو تک ہر مثانے کا ایک طریقہ ہے کو تک ہر مثان کو ایک می کی گئا پڑتا اور اس پر اندھا باعثقاد کرتا پڑتا ہے۔ نہی طریقہ ہے کو تک ہر اس کے فوا کہ بنیاد پرسی بھی عورتوں اور اقلیتوں کے حقوق کی دشمن ہوتی ہے۔ عام طور پر اس کے فوا کہ مردوں اور خاص طور پر قالب ند ہب کے مردوں کو بی کونچے ہیں۔ نہ بی بنیاد پرسی کی چند خصوصیات شکاکو کی مشہور سٹڈی' جو کہ مارٹی اور ایپل بی نے کی' اس میں جائی گئی ہیں۔ خصوصیات شکاکو کی مشہور سٹڈی' جو کہ مارٹی اور ایپل بی نے کی' اس میں جائی گئی ہیں۔ عاصر کو پہنا جا رہا ہے ماکہ تعلی بنگام میں بنیاد پرسی اور قوم پرسی دونوں کے عناصر کو پہنا جا رہا ہے ماکہ تعلی بنگام میں بنیاد پرسی اور قوم پرسی دونوں کے عناصر کو پہنا جا با جا ہے۔

مارش مارٹی اور آر۔ سکوٹ اپل بی کے مطابق بنیاد پرسی جدید دور کی حقیقوں کے خلاف ایک روعل ہے۔ ان دونوں کے مطابق بنیاد پرسی سوچنے کی ایک علات ہے جو ذہبی کیونی میں پائی جاتی ہے اور اس کے پچھ واضح ترجمان ہوتے ہیں جو تحرکییں چلاتے ہیں 'حکمت عملی بناتے ہیں کہ جس کے ذریعے وہ اپنی منفر شائنت کو قائم رکھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ (37) اگرچہ ماضی کو واپس لانے کا جذبہ بنیاد پرست تحرکیوں میں بست ہوتا ہے لیکن یہ ماضی کو شے سانچوں میں ڈھال دیتی ہیں۔ یہ تحرکییں ایک نیاسلی اور سیاسی نظام ترتیب دینے کی کوشش کرتی ہیں جو کہ ماضی نہیں بلکہ مستقبل کے حقائق کو تبدیل کرنے کی کوشش ہوتی ہے۔ ان تحرکیوں کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ روایت اور جدت دونوں شم کی سوچ میں سے ان عزام کا انتخاب کرلیتی ہیں جو ان

مغلوات کے مطابق ہوتے ہیں۔ (38) چنانچہ یہ کمنا غلط ہے کہ بنیاد پرستی ایک روائی یا روایت پند تحریک ہے، بلکہ یہ اپنی حکمت عملی اور ذرائع کے لحاظ سے بے حد جدید ہوتی ہے اور دنیا کو بدلنے کا خواب اس کی خاص نشانی ہو تا ہے۔ یہ جدید دنیا کے چینج کا مقابلہ جدید ہتھیاروں سے کرتی ہے۔ اسلامی بنیاد پرستی یورپ کے نو آبادیاتی نظام کے خلاف ایک نفیاتی ردعمل ہے جو ان دونوں مقارین کے مطابق یہ قدرے در سے رونما ہوا ہے۔ (39)

ندہی بنیاد پرتی کے مطابق انسان کی ندہی شاخت اور ندہی ہستی ہر چیز سے بالاتر ہے۔ یک ہستی ایک انسان کو ونیا اور آریخ کی تبدیلی اور مدو جزر سے بچاکر رکھتی ہے۔ یہ ایک تیزی سے بدلتی ہوئی ونیا میں انساسل اور استحکام قائم رکھنے کا ذریعہ ہے۔ چنانچہ بنیاد پرسی عقلیت ووشن خیالی ترقی پندی اور سیکولرزم کی اقدار سے انکار کرتی ہے اور انسیں مسترد کرتی ہے۔ اس کی طاقت اندھے بقین ان دیکھے خدا اور ائیان سے آتی ہے نہ کہ عقل سے جانی ہوئی چیزوں سے۔ ندہی بنیاد پرستی کی ایک اور خصوصیت یہ ہے نہ کہ عقل سے جانی ہوئی چیزوں سے۔ ندہی بنیاد پرستی کی ایک اور خصوصیت یہ ہے کہ یہ مخصوص تاریخی لمحول سے خاص واقعات روایات اور تحریریں نکال لیتی ہے اور ان کی ایپ انداز میں تشریح کرتی ہے۔ اس تشریح میں مختلف مگد اور مختلف ادوار اور دقت کا مخصوص استعال ہو تا ہے۔

نہ ہی بنیاد پر تی کی ایک نملیاں خصوصیت یہ ہے کہ یہ اپنے حریفوں اور مخالفین کو ایک خاص ڈرامائی انداز میں پیش کرتی ہے اور وشمنوں کے بارے میں تفصیلی تصویر بناتی ہے جس میں وشمنوں کو شیطان کی طرح پیش کیا جاتا ہے۔ ان تحریکوں میں وشمنوں ویو مالائی قصوں کی طرح ڈراؤنا، محمیر اور خوفاک بنایا جاتا ہے۔ اس عکامی میں وشمنوں کا خاص مقصد یہ ہوتا ہے کہ وہ دو سرے کی ذات کو، بستی کو منا دینا چاہتے ہیں۔ ان تحریکوں میں پاکیزگ کا تصور مرکزی حیثیت رکھتا ہے۔ اپنے ملنے والوں کو باہر کے دشمنوں کے گندے اثرات سے پاک اور صاف رکھنا اہم ہوتا ہے۔ ان تحریکوں میں اکثر مشنوں جیسا جذبہ ہوتا ہے کہ معاشرے کو پاک صاف رکھا جائے اور اس مقصد کے فیر کملی نشریات پر پابٹری لگا دی جاتی ہے۔ مثل کے طور پر افغانستان میں ریڈیو،

ملی ویژن وش اور وی- س- آر پر طالبان نے پابندی لگا رکھی ہے-

عام طور پر بنیاد پرتی کی تحریمیں اس وقت عروج پر آتی ہیں جب کوئی معاشرہ بحوان کسیری اور عدم تحفظ کا شکار ہو ' ب بھینی کی کیفیت عام ہو اور انتثار ہو۔ آگرچہ به صور تحلل معاثی بحران کا حصہ ہو سکتی ہے گر بنیاد پرست تحریکوں میں اس بحران کو خرب کی رو سے سمجھا جاتا ہے اور بقا اور پچپان کا بحران بنا دیا جاتا ہے۔ اس کی وجوہت ایمان کے فقدان کو محمرایا جاتا ہے۔ باہر کی دنیا کی تبدیلی کو خطرے کا باعث بتا کر ملئے والے اور پیرو تلاش کے جاتے ہیں۔

ندہی بنیاد پرستوں کی کوشش ہوتی ہے کہ موجودہ "غیراطاتی" نظام کو ختم کر کے نہی اطاق پر بنی ساجی و سیای نظام قائم کیا جائے۔ یہ تحرکیس زندگی کے ہر شعبے کو تبدیل کرنا چاہتی ہیں اور انسانی زندگی کے ہر پہلو کو ایمان کی راہوں کے مطابق استوار کرنا چاہتی ہیں۔ چنانچہ ان کے پروگراموں میں سیای معاشرتی معاشی قانونی اور ثقافی ہر طرح کی بنیادی تبدیلیاں شامل ہوتی ہیں کیونکہ انہیں محسوس ہوتا ہے کہ زندگی کے کسی ایک پہلو کو علیحدہ اور اکمیلا بدلا نہیں جا سکا۔ اگر پچھ بدلنا ہے تو سب پچھ اکشا بدلنا ہو گا۔ مثال کے طور پر اسلامی بنیاد پرستی صرف سیاسی تبدیلیاں لانے کی خواہل نہیں ہو گا۔ مثال کے طور پر اسلامی بنیاد پرستی صرف سیاسی تبدیلیاں لانے کی خواہل نہیں ہو گا۔ مثال کے طور پر اسلامی بنیاد پرستی صرف سیاسی تبدیلیاں لانے کی خواہل نہیں ہو گا۔ مثال کے طور پر اسلامی بنیاد پرستی صرف سیاسی تبدیلیاں لانے کی خواہل نہیں ہو گا۔ مثال کے طور پر اسلامی بنیاد پرستی صرف سیاسی تبدیلیاں لانے کی خواہل نہیں خواہئی بنیاد پرستی ماسلامی ریاست " ، "اسلامی عاشیات" ، "اسلامی بیات کرتی ہے۔

مارٹی اور ایپل بی کے مطابق بنیاد پرتی جدید دور کے تمام وہ آلات اور اوزار استعلل کرتی ہے جو کہ اپنا پیغام دور تک پنچانے کے لئے بنائے گئے ہیں بھٹا جدید مواصلاتی نظام یا جدید طریقہ تدریس اور تعلیم- اس کے علاوہ بنیاد پرستوں نے جب چہا جمہوریت کو استعال کیا باکہ طاقت حاصل کر کے پورے نظام کو بدل ڈالا جلیئے- مثال کے طور پر ترکی اور الجزائر میں بنیاد پرستوں نے جمہوریت اور الیکن کے جدید طریقے اپنائے حالاتکہ عموا بنیاد پرستوں کا جمہوریت پر بھین نہیں ہوتا۔ لیکن بنیاد پرستوں نے جب اپنا مغاد دیکھا تو جموری ترقی پند اور سکولر قوتوں کے ساتھ کھ جوڑ بنایا اور استحابی معلمے کئے۔ پاکستان میں جب بھی جماعت اسلامی کو موقع طا اس نے بنیاز پارٹی اے۔

این۔ پی یا پی۔ ایم۔ ایل کے ساتھ معلدے کئے۔ بنیاد پرستوں کے لئے طاقت کا حاصل کرنا ہے حد ضروری ہے کیونکہ وہ محسوس کرتے ہیں کہ سیاسی اور ریاسی طاقت حاصل کئے بغیر وہ معاشرے میں دور رس تبدیلیاں نہیں لا کتے۔ چنانچہ انہوں نے جمہوریت اور سیکولرزم دونوں کا بحربور فائدہ اٹھلیا۔

مارئی اور ایپل بی کے مطابق ذہبی بنیاد پرسی کی تحریکوں میں بااثر مرد رہنما برا کروار اوا کرتے ہیں۔ (40) عام طور پر ہر الی ساسی جماعت کا سربراہ مرد ہو تا ہے اور گر اور باہر کی تفریق مزید سخت کر دی جاتی ہے۔ خاندانی زندگی کی پاکیزگی پر بہت زور ریا جاتا ہے اور عورتوں سے انتہا کیا جاتا ہے کہ گھر کی چار دیواری میں رہیں اور گھر لیو کاموں اور ممتا کے فرائف سر انجام دیں۔ اس کے مقلبے میں مردوں کو تلقین کی جاتی ہے کہ باہر کے کاموں میں وقت صرف کریں اور ہردم جماد کے لئے تیار رہیں۔ چنانچہ صنفی تفریق کا عضر بنیاد پرست تحریکوں میں بہت نملیاں ہوتا ہے۔ عورتوں اور مردوں

کے لئے علیمہ علیمہ شعبوں کی ایمیت کو ابھارا جاتا ہے اور گمر کو باہر کی دنیا سے قطعی طور پر مولانا مودودی فرماتے ہیں کے در پر مولانا مودودی فرماتے ہیں کہ:

قوم کی اخلاقی زندگی کو قائم رکھنے کی خاطر اور اس بات کو بھینی بنانے کے لئے کہ معاشرے کا ارتقاء صحت مند بنیادوں پر ہو' عورتوں اور مردوں کے آزادی سے طنے جلنے پر پابندی ہے۔ اسلام میں ان دونوں کو مختف اور علیمہ کام اور ذمہ داریاں سونے گئے ہیں۔ ان دونوں کی مرکز میوں کی جگہ بھی علیمہ ہے۔ عورتوں کو تلقین ہے کہ خود کو گھریلو کاموں میں مشخول رکھیں اور مردوں کو چاہئے کہ وہ سیاسی و معاشی کاموں پر توجہ دیں۔

تقریا ہر نوعیت کی بنیاد پرسی عورتوں اور مردوں کی تقریق کی تلقین کرتی ہے اور ان کے علیمہ شعبوں کو اجمیت دیتی ہے۔ ان تحریکوں کے مربراہ عمقاً مرد حفرات بی ہوتے ہیں جنہیں یہ تقریق پند ہے اور یہ ان کے مقلو میں ہے۔ مراکش کی مفکر فاطمہ مرنئی کا کمنا ہے کہ شہوں میں متوسط طبقے کی بنیاد پرسی عورتوں سے خاص طور پر خوفردہ ہوتی ہے کیونکہ دیمات سے آئے ہوئے نوجوان نہ تو تعلیم کے میدان میں اور نہ ملازمتوں کے میدان میں شہوں کی تعلیم یافتہ خواتین سے مقابلہ کرپاتے ہیں۔ چنانچہ وہ اس طبقاتی غم و ضعہ کو ذہبی شکل دے کر خواتین پر پابئریاں عائد کرنے کے حامی ہو جاتے ہیں۔ (42) یہ بات قاتل ذکر ہے کہ افغانستان میں طالبان نے آئے ہی سب سے جاتے ہیں۔ (42) یہ بات قاتل ذکر ہے کہ افغانستان میں طالبان نے آئے ہی سب سے جوا خوف خواتین کی تعلیم اور ملازمت پر مماخت لگائی۔ بنیاد پرستوں کا سب سے بردا خوف خواتین کی شہریت ہے۔

نہ کورہ بالا دونوں مفکرین کے خیال میں یہ سجمنا فلط ہے کہ بنیاد پرسی کی تحریمیں نہ ہی ہوتی ہیں۔ بے شک ان میں نہ ہب کی علامتوں اور طور طریقوں کا کثرت سے استعال ہوتا ہے لیکن بنیادی طور پر یہ تحریمیں نہ ہی نہیں سیاس ہوتی ہیں۔ بنیاد

رستوں کا مقصد طافت کا حصول ہو آ ہے۔ مثل کے طور پر آگرچہ پاکستان کی تحریک بھاہر زہب پر منی متی لیکن اس تحریک کے دوران فساوات میں تمام خراہب کے افراد نے دو سرے نداہب کے لوگوں پر شدید ظلم و ستم کئے جن کی فدہب ہرگز اجازت سیں ویا۔ (43) ریوین اور کملا بھیں کی کتاب جو کہ انہوں نے تقتیم ہند کے بارے میں کمی اس بات پر روشن ڈالتی ہے کہ ہر ذہب کے پیرد افراد نے دو سرے ذہب کی موروں کی بے حرمتی کی' ان کا کل عام کیا اور الماک جاہ کیں۔ یہ کام خاص طور پر موروں کی بے حرمتی و مرے ندمب کی مقدس جگد پر کیا گیا اور اجمای طور پر کیا گیا۔ مثل کے طور پر مجدول مردواروں اور مندروں کے سلمنے اس ندہب کی مورتوں پر جنی تصرد کیا گیا۔ جگوں کے دوران بھی عموا دعمن کی عوروں پر جنی تعدد کو سب سے بدی فتح تصور کیا جاتا ہے کو تکہ یہ فرض کر لیا جاتا ہے کہ آپ نے ویشن کی آنے والی بود مباه کر دی کیونکہ وہ اب خالص نہیں رہے گی اور اس میں ملاوث ہو گ۔ تختیم ہدے دوران کمن بچوں کو بھی بیدردی سے قل کیا گیا۔ اس کام کی اجازت کوئی بھی خرجب ورامل تسین دیتا لیکن یہ سب کھ خرجب کے بلم پر کیا گیا۔ بننی ہوس اور جارحیت جیسی منوع خوادشات کا اعمار جب زمب کی او لے کر کیا جاتا ہے و لوگوں کو جائز معلوم ہونے لگا ہے۔ وی کام جو گناہ ہے مقدس دکھائی دیے لگا ہے۔ چنانچہ بحران اور جنگ جیسی صورتول میں عام اخلاقیات عمم ہو جاتی ہیں اور انسان کی حیوانی مغلت كو تقعت التي ب اور اعمار كا موقع لما ب- جب بنياد برست جاعتين مجدول یں نمازیوں کو دوران نماز بم پھینک کر ہلاک کرتی ہیں ' بسول بیں بم لگا کر معسوم افراد كالكل كرتى بين يا كا حكوف جلاكر نست افراد كو موت ك كمك الاربق بين ويد خرمب نہیں ملکہ حواثیت ہوتی ہے۔ تاہم فرقہ وارانہ غربی جماعتیں ان کاموں کا جواز نبب میں بی طاش کرتی ہیں اور خود کو ایمان سے بعرور ظاہر کرنے کی کوشش کرتی ہیں۔ در حقیقت یہ اعمال ندمی نہیں بلکہ سای موتے ہیں اور ان کی بشت میں طاقت مامل کرنے کا جذبہ ہو تا ہے۔

نہ ہی اور قومی تحریکیں اکثر یہ دعویٰ کرتی ہیں کہ ندہب کی تشریح یا قوم کی تاریخ

جو وہ پیش کر رہی میں اصلی اور خالص ہے اور اس کے مقلبے میں دوسرول کی تشریح یا زاویہ غلط ہے۔ اگرچہ یہ ابت کرنا بہت مشکل ہوتا ہے کہ کیا اصلی ہے اور خالص ہے اور کس چیز میں ملاوث ہے لیکن قوم پرسی اور زہی تحریکوں کے لئے یہ عضر بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ تاریخی طور پر تجارت کنوطت اور جنگوں کے نتیج میں لوگوں کی تمذيب و قافت مي عموماً طاوت مو جاتى ہے اور يد كمنا بحت مشكل مو جاتا ہے كد كيا چيز فیر مکی اثرات سے آئی اور کون ی خالعتا مقامی ہے۔ تحقیق کرنے پر یہ با چاتا ہے کہ جس رسم' رواج یا روایت کو ہم مقامی اور قدیم مجھتے تنے وہ صرف سو برس پہلے اس خطے میں کمی اور ترزیب کے لوگ لے کر آئے۔ اس طرح خاص یا نا خالص کا اندازہ لگا بہت مشکل ہو آ ہے۔ لیکن ہر زہی فرقہ اور ہر قتم کا قوم پرست خالص روایات کا وعوی کرنا ہے۔ اس طریقے سے الی تحریکیں تاریخ کو مسار کرتی ہیں۔ ب شار الی روایات معاشرے میں پائی جاتی ہیں جن کا مقصد صرف عورتوں کی جنی قوت كو قابوكر كے طے شدہ مقعد كے لئے استعلى كرنا ہو يا ہے۔ روايات اور رسم و روائ کو عام طور پر عورتوں کے خلاف استعال کیا جاتا ہے مگر قومیت کا جذبہ ان رسولت کا سمارا ایتا ہے اور اس طرح موروں کے حوق کی پالی موتی ہے۔ مارٹی اور اپل بی کتے ہیں کہ بنیاد برسی اتنی زہی نہیں جتنی کہ طاقت کی تحریک ہوتی ہے۔ عموا مقدس كابوں كے لفظى معنى لے كر ان ير زور ريا جاتا ہے اور علامتى معنوں كو ريا ويا جاتا ہے۔ لفظی معنوں کی وجہ سے تحریب مجمد ہو جاتی ہیں اور ان کی مبلول تشریح ممکن سی رہتی جبکہ علامتی معنی ہمیں موقع دیتے ہیں کہ مبلول تفریح کر سکیں۔ اس کی اجازت طاقت کے پہاری نمیں دیتے کوئکہ تشریع کرنے سے بی وہ طاقتور بن جاتے

نہ ہی بنیاد پرسی خود کو ہر طرز کی تحریک کے ذریعے ظاہر کر لیتی ہے۔ یہ عوراوں'
انسانی حقوق' جمہوریت' کیونسٹ حی کہ ہر اتم کی تحریک میں نمودار ہو سکی ہے اور ہر
اتم کی جدوجد سے خود کو خسلک کر لیتی ہے۔ ماضی میں پاکستان میں بنیاد پرسی کی تحریک
کو ریاست کی طاقت کی پشت پنائی متی اور جزل ضیاء الحق نے نہ ہی جاعوں کو طاقة د

بنایا۔ یہ نظریہ اور سے بعنی ریاست کی طرف سے لوگوں پر مسلط کیا گیا۔ لیکن اب بیہ نظریہ محرے انداز میں معاشرے میں رس بس کیا ہے۔ زہی بنیاد برستی ایک دم سے جزل ضیاء کے زمانے میں اسلامائزیشن کی وجہ سے نمودار نہیں ہوئی الکه معاشرے میں پہلے بی سے اس کی جریں موجود تھیں جنہیں ضیاء الحق نے استعال کیا۔ (44) لیکن ضیاء دور کے بعد کسی بھی موضوع پر اسلام کا حوالہ دیئے بغیر بحث کرنا مشکل ہو گیا ہے۔ اب آگر اقتمادیات کی بات ہو تو "اسلاک ا یکناکس" بغیر بات کرنا مشکل ہے، اگر سیاست پر مباحثہ ہو تو "اسلامک ریاست" کے بغیربات کرنا مشکل ہو گیا ہے اگر کلچر ر سیمینار مو تو ددسلم کلیر" بر بمی برچه ضرور مو گا-ایی طرح آگر بیکول اور الی ظام کی بلت ہو تو "اسلامک بنیکنگ" کے بغیر اس پر بحث نہیں ہوتی۔ چنانچہ ندمی بنیاد پرسی نے ایک ایسے بنیادی نظریے کی شکل افتیار کرلی ہے کہ جس کا حوالہ دیتے بغیر گفت و شنید کرنا مشکل مو کیا ہے۔ اس طرح یہ نظریہ اب شری زندگی کا بنیادی نظریہ بن چکا ہے اور سولین حکومتیں بھی ای کی رو سے بلت کرتی ہیں۔ مثل کے طور پر نواز شریف نے شریعت کے نام پر طافت حاصل کرنے کی غرض سے جو آئین میں پندرہویں ترمیم تجویز کی ہے وہ معاشرے کو مزید پسماندگی' آمریت اور معنعی آمریت کی جانب لے جائے گ- یہ ترمیم تمام جمهوری ادارول کا خاتمہ کردے گی اور وزیراعظم اور حکومت وقت کو قانون سے بلاتر بنا دے گی۔ نواز شریف نے ملک کے چیے یے یر جاکر ذہبی جاعتوں کو اکسلیا ہے کہ اس ترمیم کے خالفوں پر حطے کریں اور "ان کی خبرلیں۔" اس طرح ذہی جماعتوں کا ایجنڈا مزید معکم ہو چکا ہے اور انہیں تشدد اور خوف و ہراس پھیلانے کی کملی چھٹی مل چکی ہے۔ اس سلسلے میں اگریزی اخبار "دی نیوز" میں عارف . جمل لکھتے ہیں کہ :

"ابل سنت جن کی پاکتان میں ایک بھاری اکثریت ہے، موجودہ کومت کی شریعت بل پر جمایت حاصل کرنے کی کوشٹوں کے میتج میں نیند سے جاگ اٹھے ہیں اور اپنا سکہ جملنے کی کوشش میں ہیں۔" (45)

نواز شریف کے ترمی بل پر کڑی تقید کرتے ہوئے "دی نیوز" کی ایڈیٹر ملیحہ لودھی لکھتی ہیں کہ:

"خرب کے سیای استحمال کی بنا پر یہ قومی اتحاد کا مؤر زریعہ بننے کے بجائے جھڑے اور تصادم کی جڑ بن چکا ہے۔۔۔۔ جب سیای مقاصد کی خاطر اسلامائریشن کی جاتی ہے تو خرب قومی کجتی کی قوت بننے کے بجائے خربی' لسانی اور سیای لڑائیوں کی جڑ بن جاتا ہے اور فرقہ وارانہ نفرتوں کی بنیاد بنتا ہے۔ اسلام کے اس واضح سیاسی استعمل کی بنا پر لوگ آپس میں بے بین' متحد نہیں موئے اور ان میں قومی وقار اور شناخت کے احساس کے بجائے موئے اور ان میں قومی وقار اور شناخت کے احساس کے بجائے بے چینی اور بے تینی کی کیفیت تیز ہوئی ہے۔" (46)

پاکستان مسلم لیگ (نواز گروپ) کی روایت پندی ' بنیاد پرسی اور عورتوں کے بارے میں غفلت و نفرت کے متعلق لکھتے ہوئے نصرت جادید ''دی نیوز'' میں لکھتے ہیں کہ .

نواز شریف کی پاکستان مسلم لیگ دائیں بازو کی رجعت پندی اور پر رانہ قدروں کی عکای کرتی ہے۔ اس قتم کی سوچ میں عورتوں کو "مفاظت" دی جاتی ہے اور "کنٹرول" کیا جاتا ہے۔ خاندانی فیرت کی حفاظت کے نام پر غصہ اور تشدو انتمائی شکل افتیار کر لیتا ہے۔ جب سے کہتے ہیں کہ ہم نے فیرت کے نام پر قتل کیا اور "اپی قدروں" کی خاطر قاتل ہے تو عورتوں سے ای قتم کی نفرت کی ہو آتی ہے جو کہ طالبان میں ہے اور یمی سوچ پی۔ ایم۔ ایل کی ذائیت کی جڑ ہے۔ (47)

جب سمید عمران کو غیرت کے نام پر قتل کیا گیا تو سنٹ کے اجلاس میں پی۔ ایم۔ ایل (نواز گروپ) کے ایک رہنما سر مجم خان نے کما کہ "باں، ہم پھانوں پر لازم ہے کہ جو غیرت کو پابل کرے ہم اس کے ٹوٹے کر دیتے ہیں۔" حال ہی میں اجمل خلک

کی تجویز کو مانتے ہوئے سینٹ نے اکثریق فیصلہ دیا کہ غیرت کے قتل کی بات نہیں کی جائے گ۔ صرف چار سنیٹروں نے اس تبحیز کی مخالفت کی۔ لیکن قانون بنانے والے اوارے کے اس رویے سے صاف ظاہر ہو تا ہے کہ نام نماو قدیم رسم و رواج اور بنیاد برستی عورتوں کی برابر کی شہریت اور حقوق کو تبھی تشکیم نہیں کرتی۔ حیرت کی بات میہ ہے کہ اسلام غیرت کے نام پر قتل کی اجازت نسیں دیتا لیکن ندہی رہماؤں مثلاً مولانا فضل الرحن نے اس قتل کی مائید کی- معلوم ہو تا ہے کہ قومی ریاست بجائے قدیم اور ظالمانہ رسم و رواج کو ختم کرے' بذات خود قبائلی قدروں سے لبریز ہو چکی ہے اور اسلام کو بھی قدیم قبائلی اقدار سے منسوب کر دیا گیا ہے تاکہ ان ظالمانہ رسوم کو ندہبی جواز مل جائے۔ چنانچہ سول سوسائٹ میں اسلام اور قدیم رسومات کا جو رکھھ اس طرح بنا ریا کیا ہے کہ تشدد اور ظلم جائز قرار وے ویئے گئے ہیں۔ آگرچہ ندہب قل کی اجازت نمیں دیتا لیکن اسے پدرانہ اور نفرت سے بھرپور سوچ کے ساتھ جوڑ کر انتا پندی کی جانب کامزن کر دیا گیا ہے۔ اب فوجی آمریت نہیں ہے لیکن سول سوسائی اس قدر ان اقدار اور نظریات سے متاثر ہو چکل ہے کہ منتخب حکومتیں بھی نہبی جنونیت سے تقویت حاصل کر رہی ہیں اور ان نہ ہی بنیاد پرست جماعتوں کو تشدد کی تھلے عام دعوت دے ری ہیں۔ یہ سب کچھ مرف اس لئے ماکہ پندرہویں آئینی ترمیم پاس ہو جائے اور نواز شریف خلیفہ بن جائے اور بے بناہ طاقت حاصل کر لے۔

جدید دور میں جہال عورتوں کو معاثی مجبوریوں کی دجہ سے گھرسے باہر الماذمت کرنا پرتی ہے، وہاں بنیاد پرستی اس جدت کے ظاف ایک جذباتی ردعمل ہے۔ جدت پندی میں انفرادیت کا عضر نمایاں ہے جبکہ بنیاد پرستی اجتماع کو اہمیت دیتی ہے اور انفرادیت کی حوصلہ شکنی کرتی ہے۔ اس طرح جدت پندی میں جہوری قدروں کا تقاضا ہے کہ مختلف قتم کے نظریات اور نقطہ نظر کو برداشت کیا جائے اور مخالفین کے نظریات کو بھی برداشت کیا جائے۔ لیکن بنیاد پرستی میں صرف ایک بچ مانا جاتا ہے اور خالفین کے خالفین کے نقطہ نظر کو جھوٹ قرار دے دیا جاتا ہے۔ اس میں رواداری کا عضر قدر کم ہوتہ ہے۔ گلوبلائزیشن جدید سرمایہ داری نظام کی جارجانہ شکل ہے جس کا مقابلہ بنیاد

رست تحریمیں خاص طور پر نجی زندگی کو بچاکر کرنے کی کوشش کرتی ہیں۔ ان کی کوشش ہوتی ہے کہ زندگی کا ہر پہلو بازاری قدرون کی زو بیں نہ آئے۔ بنیاد پرست اپنے نظریے کی خاطر جہاد کرتے ہیں ' جنگ کرتے ہیں ' فتح حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور بلا آبال مرنے مارنے پر تیار ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ موت سے انہیں شہادت کا ورجہ نصیب ہوتا ہے اور وشمنوں کو قتل کر کے وہ غازی بن سکتے ہیں۔ وہ ایک نظریہ حیات کے خلاف اور وو مرے کی خاطر ارتے ہیں۔ کیونکہ انہیں معلوم ہوتا ہے کہ شاید ان کا مشن ان کی زندگی ہیں پورا نہ ہو سکے اور اس میں کئی سال لگ جائیں ' وہ موت سے نہیں ڈرتے اور اس وجہ سے یہ تحریمیں بے پناہ طافت اور تشدو کی المیت حاصل کر لیتی ہیں۔

پاکستان کے مشہور تقیدی مورخ واکثر مبارک علی نے بھی ندہبی بنیاد پرسی پر تحقیق کی ہے اور ان کے عاصل کروہ فتائج دلچیپ ہیں۔ انہیں مخفرا" بیان کرنا اہم ہے۔ مبارک علی کے مطابق مجی بنیاد پرستی بوری دنیا پر بورپ کی سوچ مسلط کرنے کے ظاف ایک روعمل ہے۔ (48) وہ لکھتے ہیں کہ بنیاد پرست طاقت اور جراستعل کرنے کو جائز قرار دیتے ہیں کیونکہ یہ اللہ کی راہ میں کیا جاتا ہے۔ مبارک علی کا خیال ہے کہ بنیاد پرست ریاست پر انحمار کرتے ہیں کہ وہ ان کا ایجنڈا آگے برهائے اور نظام تعلیم کو استعمال کرتے ہیں باکہ اپنی سوچ کو پھیلا سیس۔ ان کے خیال میں بنیاد برست نظریہ عقل سے جانی ہوئی دنیا کو مسترد کرتا ہے اور جذبات بر محمرا انحصار کرتا ہے۔ ان تحریکوں میں سمجھونہ کرنے کا مادہ قدر کم ہو تا ہے خاص طور پر جمال عقائد کی بات آتی ہے-مبارک علی کے خیال میں بنیاد پرست ہراس فخص کو جو کہ ان کی تحریک کا مخالف ہو' خدا اور الله كا دعمن نصور كرتے ہيں- ان ميں مخالفين كو قتل كرنے ير ہروم آ لدگى ہوتى ہے اور یہ عموماً جمہوری اداروں انسانی حقوق اور عورتوں کے حقوق کے وحمن ہوتے ہیں۔ ان کی خواہش ہوتی ہے کہ طاقت کے ذریعے دو سرول پر اپنا موقف مسلط کیا جائے۔ مبارک علی کہتے ہیں کہ عام طور پر زہبی بنیاد پرستی کی تحریکیں زرعی معاشروں میں بروان چڑھتی ہیں اور صنعتی معاشرہ جو خود کو عقل اور سائنس کے اصولوں پر

استوار کرتا ہے ان سے متاثر نہیں ہوتا۔ تاہم مشاہرے میں آیا ہے کہ صنعتی اور ترقی یافتہ ممالک مثل کے طور پر امریکہ میں بھی اب دائیں بازو کی فدہبی بنیاد پرست تحریکیں بے حد طاقتور ہوتی جا رہی ہیں۔

مبارک علی کا موقف بھی رہی ہے کہ یہ تحریکیں بدلتی دنیا میں شاخت اور پہان کو قائم رکھنے اور بچاکر رکھنے کی کوشش کرتی ہیں۔ مبارک علی کے خیال میں ان تحریکوں میں عام طور پر محروم اور کیماندہ طبقوں کے افراد شامل ہوتے ہیں جو کہ بدعنوان اور اخلاقی طور پر پست حکمران طبقوں کی بے حسی ' بے حیائی اور بازاری قدروں سے مخفر موتے ہیں۔ پاکتان میں لفکر جمنگوی کفکر طبیبہ اور سیاہ محابہ پاکتان جیسی جماعتیں غریب اور محروم طبقوں کے نوجوانوں کو بھرتی کرتی ہیں اور ان کے طبقاتی غم و غصہ کو ندمبی رنگت دے کر ان کے جذبات کو امراء کی عیاشیوں کے خلاف موڑ دیتی ہیں۔ جن لوگوں کو نام نماد ترقی عدت اور سرمایہ واری نظام سے فائدہ سیں ہوا اور جن تک ان کا پھل نہیں پننچا' وہ اس نظام کے مخالف ہیں۔ ان کے زدیک جدت' ترقی اور ایسے ویر عوامل شیطان کی پیداوار ہیں۔ اگریز حکرانوں کے چلے جانے کے بعد مقامی حكمرانوں نے تمام وسائل پر قبضہ كركے غريب عوام كو خوب لونا اس كے نتيج ميں ان کا غصہ اب مخلف صورتوں میں نمودار ہو رہا ہے اور حکران جب چاہتے ہیں انہیں اپنے مقاصد کے لئے استعل بھی کرتے ہیں جس سے یہ تحریکیں مزید مضبوط ہوتی ہیں۔ مثل کے طور پر نواز شریف کا نام نماد شریعت بل ایک بدعنوان اور ظالم سیاستدان کی کوشش ہے کہ عام لوگوں کے جذبات کو مخالفین کے خلاف مشتعل کیا جائے۔ محروم طبقول کے نظرییے میں جدت پیندی کی وجہ سے روحانی اور اخلاقی زندگی ختم ہو چکی اور انسان مادی دنیا کی وقتی اور جموئی رئینیوں میں کھو کر اللہ سے دور ہو چکا ہے۔ ایس صورت میں اپنی ذات کی بقا کے لئے ندہب پر مبنی انقلاب لانے کی ضرورت ہے۔ مبارک علی کے مطابق بنیاد پرست تحریکوں کی کامیابیوں کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جدید سکولر' ترقی پیند اور جہوری نظام نے عام لوگوں کو پچھ نہیں دیا اور ان کی زندگی کا کوئی مسئلہ نہیں حل کیا۔ سیکولر' ترقی پیند اور جمہوری قوتوں کی ناکای کی وجہ سے مذہبی

بنیاد پرسی مقبول ہوئی اور اس نے ان لوگوں میں زور پکڑا جو محروم و مایوس رہ گئے۔
مبارک علی کا موقف ہے کہ پاکستان کے سیکولر سرپراہوں نے بارہا فدہبی ولائل
اور نظریات کا سیاسی استعبال کیا' مثال کے طور پر محمد علی جناح' زوالفقار علی بھٹو' ضیاء
الحق' بینظیر بھٹو اور نواز شریف سب نے فدہب کی آڑ میں طاقت میں اضافہ کرنے کی
کوشش کی۔ یہ بھی ایک وجہ ہے کہ بنیاد پرست سوچ کو فروغ ملا اور اس کی حوصلہ
افزائی ہوئی۔ چنانچہ متوسط طبقہ ڈاکٹر اسرار اور مولانا طاہر القادری کی قیادت کو تتلیم کرتا
ہے جبکہ غریب اور محروم طبقہ مجلس ختم نبوت اور سپاہ صحابہ پاکستان کی قیادت کو تبول
کرتا ہے۔ یہ جماعتیں اسپنے ماننے والوں کو نہ صرف ایک روحانی نظریہ حیات اور امید
عطا کرتی ہیں بلکہ ان کی جسمانی اور روز مرہ کی ضروریات کا خیال بھی رکھتی ہیں۔ چنانچہ
ان لوگوں کا ممل انحصار فرمانہرواری سے رہنما کی اطاعت کرنے اور حکم ماننے پر ہوتا

مبارک علی کا کہنا ہے کہ بنیاد پرست سوچ میں ماضی رومانوی حد تک خوبصورتی،

پاکیزگی اور اخلاقی بلندی افتیار کرلیتا ہے۔ اگرچہ تاریخی طور پر ممکن ہے کہ ماضی کا یہ
تصور بالکل جھوٹا ہو لیکن بنیاد پرست ماضی کو حسرت اور خواہش کی نظر سے دیکھتے ہیں
اور اسے دسنری دور "تصور کرتے ہیں۔ کیونکہ محروم طبقوں کو حال میں نہ تو کوئی
مراعات حاصل ہوتی ہیں اور نہ طاقت، ان کی نظر ہر دم ایک خیالی ماضی کی طرف رہتی
ہیں جو کہ سنری، خوبصورت اور پاک تھا یا پھر ایک خواب نمل مستقبل کی جانب ہوتی
ہیں جب سب پچھ ٹھیک ہو جائے گا، ظلم و ناانصائی مٹ جائیں گے اور ہر برائی کا خاتمہ
ہو جائے گا۔ لنذا بنیاد پرستوں کے لئے حال کوئی معنی نہیں رکھتا، ان کے لئے ماضی اور
مستقبل اہم وقت ہوتے ہیں۔ انہیں محسوس ہوتا ہے کہ ان کی موجودہ نے بی جس
نامرہ بنا دیا ہے، مستقبل میں بدل جائے گی اور یہ طاقت حاصل کرلیں گے۔
خانمیں نامرہ بنا دیا ہے، مستقبل میں بدل جائے گی اور یہ طاقت حاصل کرلیں گے۔
ذیادی طاقت یا نظریہ اس کے مقابلے پر نہیں آ سکا۔ ان کی سوچ پر سوال اٹھانا یا تقید
دنیادی طاقت یا نظریہ اس کے مقابلے پر نہیں آ سکا۔ ان کی سوچ پر سوال اٹھانا یا تقید

خیال میں روز حشراب قریب ہے اور بہت جلد حماب ہو جائے گا۔ اس امید پر یہ اپنے مشن پر قائم رہتے ہیں۔ مبارک علی لکھتے ہیں کہ کیونکہ بنیاد پرستوں کے خیال میں روز آخر بہت قریب ہے یہ ہر دم اس کی تیاری میں معروف رہتے ہیں اور انہیں زندگی کی کمی چیز سے دلچیپی نہیں رہتی۔ مثال کے طور پر ہر قتم کے فنون لطیفہ' رقص و موسیقی' وُرامہ' مصوری اور دیگر نشان زندگی ان کے نزدیک شیطان کی تخلیق ہوئے ہیں۔ جمال بھی بنیاد پرستوں کی حکومت ہوتی ہے وہاں تہذیب کے یہ نشان کم ہی نظر بیں۔ جمال بھی بنیاد پرستوں کی حکومت ہوتی ہے وہاں تہذیب کے یہ نشان کم ہی نظر ولیست عام زندگی سے عاری ایک غیر ولیسپ اور تاریک جگہ بن جاتا ہے۔ اس طرح بنیاد پرست عام زندگی سے بہت دور ہو جاتے ہیں اور روزمو کی باتوں سے انہیں احماس اجنبیت ہوئے گئا ہے۔

بنیاد برستوں کو امریکہ اور دیگر مغربی ممالک سے بے تحاشہ اراد ملی ہے ماکہ كيونزم كو ختم كيا جاسكے- سعودى عرب اور ايران سے بھى پاكتانى بنياد يرستول كو ب پناہ مرامیہ ماتا ہے۔ عام طور پر بنیاد پرست سیاس جماعتیں آمرانہ حکومتوں کو پند کرتی ہیں کیونکہ ان کے ذریعے وو سروں پر اپنا تسلط جمانا قدر آسان ہو جاتا ہے۔ تاہم اگر طاقت کا راستہ جمہوریت ہے تو یہ اس کے استعال سے بھی نہیں کراتے۔ ضیاء الحق کے دور میں زیادہ واضح اثرات ذرائع ابلاغ عدلیہ اور تعلیم پر مرتب ہوئے کیکن بنیاد یرستی زندگی کے ہر شعبے میں نمودار ہوتی ہے۔ مبارک علی کے مطابق بنیاد پرست عموماً لوگوں کے بنیادی مسائل مثلاً غربت البماندگ افلاس پینے کے پانی کی فراہی منگائی وغيروك طرف توجه نيس دية- اس وجه سے انتخابات ميں يہ عمواً فكست كماتے بي کین ان کی سریک طاقت اور لوگوں کو مطتعل کرنے کی طاقت بے پناہ ہوتی ہے۔ کیونکہ ان کی نظر مستقبل اور اگلے جمان پر ہوتی ہے یہ اس زندگی کی محرومیوں کو برداشت کرنے کے قاتل ہو جاتے ہیں۔ انہیں محسوس ہوتا ہے کہ اگلے جمان میں انہیں نواب ملے گا۔ ان کی ساسی جماعتوں کا وُھانچہ عام طور پر فاشٹ ہو تا ہے اور امیر جماعت یا سربراہ کے پاس بے پناہ طاقت ہوتی ہے۔ کسی کی جرات نہیں ہوتی کہ جماعت کے مربراہ کی مخالفت کرے یا بحث کرے۔ مبارک علی کا کہنا ہے کہ بنیاد برست

ایجنڈوں کے شکار عام طور پر اقلیتیں 'عور تیں ' دانشور اور صحائی ہوتے ہیں جن پر سے مسلسل حلے کرتے ہیں اور جن کے حقوق کو بنیاد پرست تسلیم نہیں کرتے۔ بیہ لوگ تمام ان اداروں کو جاہ کر دیتے ہیں جو معاشرتی تبدیلی لانے کے قاتل ہوتے ہیں۔ اس کام میں یہ پراپیکنڈہ اور تشدہ استعال کرتے ہیں۔ ان کے دشمن اللہ کے دشمن سمجھ جاتے ہیں جنہیں قتل کرنا ان کا فرض ہوتا ہے۔ ہر بری صفت اور منفی بلت ان دشمنوں سے منموب کر دی جاتی ہے جو کہ ہر آفت و مصیبت کے ذمہ دار ہوتے ہیں۔ بنیاد پرستوں کے نزدیک دو سرے ذاہب کے لوگ ازلی اور ابدی دشمن ہوتے ہیں 'مثال کے طور پر مسلمان بنیاد پرستوں کے نزدیک ہندہ اور یہودی اسلام کے جانی دشمن ہیں اور انہیں ختم کرنا فرض ہے۔ تمام برائیاں اور رقص و موسیقی ان دشمنوں کی سازشوں کا نتیجہ ہوتا ہے۔ امت کو گندے بیرونی اثرات سے پاک رکھنے کی خاطر اور اپنی منفرد شاخت کی خاطر عورتوں پر چار دیواری اور مردوں پر داڑھی مونچھ رکھنا فرض قرار دیا جاتا ہے۔

فرق ' تفریق اور المیاز کو قائم رکھنا اتنا اہم ہو جاتا ہے کہ یہ زندگی اور موت کا مسلہ بن جاتا ہے۔ اس سے بقا کا احساس جڑ جاتا ہے۔ مثال کے طور پر افغانستان میں ہر مخص جو مختلف طرز زندگی اپنانا چاہتا ہے واجب القتل قرار دیا جاتا ہے۔ چنانچہ بنیاد پرستوں کے لئے ریاست کی طاقت کا استعال لازی ہو جاتا ہے۔ اس طرح ان کے لئے مکن ہو جاتا ہے کہ زندگی کے ہر شعبے کو ذہب کے مطابق ڈھال سکیں۔ وہ تمذیب و شقافت ' سیاست ' اقتصادی پالیسی ' تعلیمی پالیسی حتیٰ کہ ہر شعبے کو ذہب کے رنگ میں رنگ دیتے ہیں خاص طور پر قانون اور نجی زندگی کو۔ بنیاد پرست ریاستوں میں زندگی کا کوئی پہلو ذہب کے وائرے سے باہر نہیں رہتا۔ اس نظام میں ذہب کو ہر مصیبت اور ہر تکلیف کا حل کردانا جاتا ہے۔ چنانچہ آگر معاشرے کی ہر برائی کا خاتمہ نہ ہو تو کما جاتا ہے کہ سے کہ اور سے اذہ سے کہ اور اس کا اطلاق نہیں ہوا۔ آگر متعدد برائیوں کا خاتمہ ہو جائے تو دعویٰ کیا جاتا ہے کہ یہ غربی نظام کی وجہ سے ہوا۔ اندا غرب کو غلط خاتمہ ہو جائے تو دعویٰ کیا جاتا ہے کہ یہ غربی نظام کی وجہ سے ہوا۔ اندا غرب کو غلط خاتمہ ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس کی افادیت کا اندازہ صرف بعد میں حالات سے خاتمہ کو جاتا ہے۔ کیونکہ اس کی افادیت کا اندازہ صرف بعد میں حالات سے خاتمہ کرنا نامکن ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس کی افادیت کا اندازہ صرف بعد میں حالات سے خاتمہ کی جاتا ہے۔ کیونکہ اس کی افادیت کا اندازہ صرف بعد میں حالات سے خاتمہ کیات کا اندازہ صرف بعد میں حالات سے خاتمہ کی خاتمہ کی خاتمہ کی خاتمہ کی خاتمہ کی خاتمہ کی حاتا ہوں کیا کہ کیاتھ کیاتھ کی خاتمہ کی خاتمہ کی خاتمہ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کی خاتمہ کیاتھ ک

لگایا جاتا ہے ' بنیاد پرستوں کا نظریہ تقید کے دائرے سے نکل جاتا ہے۔

"صحح" اور "سچ" نظام رائج کرنے کی خاطر بنیاد پرست جماد کے تصور کو فردغ دیے ہیں۔ اس طرح اکثر معاشروں میں تشدد کو ذہبی اور دبی جواز مل جاتا ہے اور ہر معاشروں میں تشدد کو ذہبی اور دبی جواز مل جاتا ہے اور ہر معاشروں سے معاملہ بندوق سے طے کیا جاتا ہے نہ کہ ذاکرات اور سمجھوتے سے۔ سمجھوتے کرنے کا جذبہ ختم ہو جاتا ہے اور ہر قتم کی نااتفاتی لڑائی جھڑے اور فساد کی جڑ بن جاتی ہے۔ کسیں معجدوں میں بم چھٹے گئتے ہیں اور کمیں بسوں میں بم چھٹے سے لوگ ہلاک ہونے کسیں معجدوں میں بم چھٹے گئتے ہیں اور کمیں بیوں میں سوار افراد مارے جاتے ہیں جیسا کہ پشاور میں ہوا۔ فرقہ واریت کے نتیج میں بوں میں سوار افراد مارے جاتے ہیں جیسا کہ پشاور میں ہوا۔ فرقہ واریت کے نتیج میں لاتعداد اموات واقع ہوئی ہیں۔ پورا معاشرہ تشدد کی لیبٹ میں آ جاتا ہے اور باہمی ناکرات کا جذبہ مرجاتا ہے۔

یہ سب پھر پاکیزگی کے نام پر کیا جاتا ہے کہ معاشرے سے برائیوں کے فاتے کے
لئے یہ سب پھر فروری ہے۔ حاوی نظرات کی مخالفت کو ذہب و خنی قرار دیا جاتا
ہے اور پاک صاف معاشرہ قائم کرنے کا دعوی کیا جاتا ہے۔ ہر قتم کے مخالف نقط نظر
کو نلپاکی اور گناہ قرار دے دیا جاتا ہے۔ اس پاکیزگی کی بھاری ذمہ داری عورتوں پر پرتی
ہے۔ مبارک علی کہتے ہیں کہ اس وقت دنیا کے تقریباً تمام مسلمان معاشرے کی نہ
کی طرز کی بنیاد پرتی کی لیٹ میں ہیں کیونکہ سکولر اور جدت پند حکران لوگوں کے
بنیادی معاشی مسائل کو حل کرنے میں ناکام رہے ہیں۔ اور جیسا کہ پہلے کما گیا بنیاد
پرتی گلوبلائزیش سے آنے والے بیرونی اثرات کے خلاف ایک پناہ ہے اور اپنی شناخت
کو برقرار رکھنے کا ذرایعہ ہے۔

اگرچہ ڈاکٹر مبارک علی کے خیال میں بنیاد پرسی زری اور جاگیروارانہ معاشروں میں نیادہ آسانی سے پروان چڑھی ہے، لیکن مشاہرہ کرنے پر معلوم ہوتا ہے کہ ترقی یافتہ اور صنعتی معاشرے بھی اس کی زد میں ہیں اور اس کا آغاز اس صدی کے دو سرے یافتہ اور صنعتی معاشرے بھی اس وقت بھی وائیں بازو کے بنیاد پرست بادری بہت عشرے میں امریکہ میں ہوا جمال اس وقت بھی وائیں بازو کے بنیاد پرست بار کرتے ہیں۔ بااثر ہیں اور مقبول ٹیلی ویژن پروگراموں کے ذریعے اپنے عقائد کا پرچار کرتے ہیں۔

بھارت میں جاگیرداری کے خاتے کے باوجود ہندو بنیاد پرستوں نے ریاست کی طاقت عاصل کرلی ہے۔ چنانچہ بنیاد پرستی میں کچک موجود ہے اور وہ ہر طرز کے معاثی و سیاسی نظام کے ہمراہ قائم رہ سکت ہے، خواہ وہ سرایہ داری نظام ہو، قبائلی ہو یا جاگیردارانہ ہو۔ ترکی جیسی جدت پند، ترتی پند اور صنعتی طور پر ترتی یافتہ ریاست میں بھی بنیاد پرست طاقت حاصل کر رہے ہیں اور رفاح پارٹی نے امتخابات میں اکثریت حاصل کرلی تھی۔ لبل ریاستوں کی ناکامی کی وجہ سے یہ بات غلط طابت ہوتی نظر آتی ہے کہ بنیاد پرستی زرعی معاشروں میں جڑیں پکرتی ہے، بلکہ تعلیم یافتہ اور جدید معاشروں میں بنیاد پرستی کا برھتا ہوا رجان ہے۔

بنیاد پرسی کا تجزیہ کرنے والے بہت سے مفکرین اس طرز سوچ میں طبقاتی عوائل کو اہمیت کا حائل محمولتے ہیں۔ عام طور پر متوسط اور نچلے درج کے متوسط طبقے باآسانی اس نظریہ کی حیات کی زد میں آ جاتے ہیں۔ حکمران طبقے اور امراء عام طور پر اس قدر سہولیات اور مراعات پا چکے ہوتے ہیں کہ انہیں لبرل یا سیکولر ریاست سے اتی برگائی محسوس نہیں ہوتی اور انہیں مروجہ نظام اپنی صور تحال کے مواد میں نظر آتا ہے۔ دیمات کے غریب ترین افراد کے پاس انا وقت ہی نہیں ہوتا ہے کہ وہ بنیاد پرسی کے ذہبی نقاضے پورے کر سیس کیونکہ انہیں تو معلوم ہی نہیں ہوتا کہ اگلے وقت کی روقی بھی وستیاب ہوگی کہ نہیں۔ چنانچہ وہ پیروں فقیروں کے چگل میں پھنے اپنے روفی بھی وستیاب ہوگی کہ نہیں۔ چنانچہ وہ پیروں فقیروں کے چگل میں پھنے اپنے والے افراد اور شہروں کے متوسط طبقوں کے افراد جو کہ امراء کی آسائشوں اور اپنی والے افراد اور شہروں کے متوسط طبقوں کے افراد جو کہ امراء کی آسائشوں اور اپنی محرومیوں سے بخوبی واقف ہوتے ہیں' اس نظریے کو محروی دور کرنے کا طریقہ سمجھ لیتے ہیں۔

بنیاد پرسی کے مختلف مصنفین اس نظرید کی جزمیں چھپی صنفی تفریق سے بھی واقف ہیں۔ بنیاد پرسی عمواً مردول اور عورتوں کے سابی سیای اور گھریلو کامول میں شدید تفریق کی قائل ہوتی ہے۔ اس نظرید کے مطابق عورتوں کا روایتی کامول سے ہٹ جانا قوم و ملک نمیب و تمذیب کے لئے خطرناک ہوتا ہے۔ افغانستان میں طالبان

نے شروع ہی سے گھر کی باہر کی دنیا کے کاموں سے عورتوں کو خارج کر دیا۔ مردوں کے داڑھی مونچھ پر اصرار کرنا اور عورتوں کے حجاب پر مصر ہونا اس بات کی نشانی ہے کہ بنیاد پرستوں کو مردائلی اور نسوانیت کو بر قرار رکھنے کے بارے میں بے حد تشویش ہوتی ہے۔ ان کے نزدیک جدید دنیا میں صنفی برابری کے خیالات مردوں کو نامرد بنا دیتے ہیں اور عورتوں سے ان کی نسوانی صفات چیمن لیتے ہیں۔

چنانچہ بنیاد برتی جدید طرز کی شہریت سے تفناد رکھتی ہے۔ جدید دور کی جمهوری شریت میں عورت اور مرد' مسلم اور غیرمسلم کو برابری کا درجہ دیا جاتا ہے۔ عورت کا تعلق براہ راست ریاست سے ہو تا ہے اور گھر کے مردوں کے توسط سے نہیں ہو آ۔ ان کی انفرادی قانونی حیثیت ہوتی ہے۔ لیکن کیونکہ بنیاد برستوں کے نردیک غیر مسلم مسلمان کے برابر نہیں ہو آ اور عورت مرد کے برابر نہیں ہوتی' اس نظریے کے حای جہوریت کے نقاضوں کے مطابق نہیں چل سکتے۔ اس تفاد کی وجہ سے پاکتان جیسی ریاستوں کو فرہب اور جمہوریت کے باہمی تضاوات سے نمٹنا بڑتا ہے۔ اس کو حش میں وہ مجھی ذہب کی طرف اور مجھی جمہوریت کی طرف قدم اٹھاتی ہیں۔ بتیج کے طور پر وہ سی ایک نظریہ حیات کو بھی صحیح طرح اپنانے سے قاصر رہتی ہیں۔ ترکی کی مشہور مفکر ڈینز کینڈلوٹی (DENIZ KANDIYOTI) کے مطابق مسلمان ریاستوں کی حکومتیں جب بھی بنیاد پرستوں کو خوش کرنے کی کوشش کرتی ہیں' وہ بھی عورتوں پر پابندیوں کو منتکم کر کے کرتی ہیں۔ (49) چنانچہ بنیاد پرست ریاستوں میں عورتوں کی سیاست میں شمولیت یقینی بنانا ناممکن ہو تا ہے۔ بنیاد پر ستوں کے نزدیک گھریلو ورجہ بندیوں اور او کچ پنج کو قائم رکھنا بے حد اہم ہو تا ہے جب کہ جمہوری معاشرے ان درجہ بندیوں اور عدم برابریوں کو قبول نہیں کرتے۔ عورتوں کی کمتر حیثیت بنیاد پرستوں کا اہم تقاضا ہوتی

پاکتان کے قوانین میں بے شار ایسی مثالیں ملتی ہیں جو عورتوں اور غیر مسلموں کو کمترورجہ دیتی ہیں۔ ان میں صدود آرڈی نینس' قانون شادت' قصاص اور دیت آرڈی نینس' غیرت کے قتل پر سینٹ کا موقف وغیرہ مشہور ہیں۔ ناموس رسالت کے قانون

کو میحیوں کے خلاف خاص طور پر استعال کیا گیا ہے اور جداگانہ انتخاب کا نظام غیر مسلموں کو انتخابی عمل اور جہوریت سے خارج کر دیتا ہے۔ النذا ہماری ریاست بھی ندہب اور جہوریت کے تضاوات کی وجہ سے مسلسل بحران کا شکار رہتی ہے۔ اس کے نتیج میں بدامنی اور انتشار بھی بردھتے ہیں اور رواداری کا جذبہ بھی کم ہوتا چلا جاتا ہے کیونکہ جب قوانین خود ہی اخمیاز کرتے ہیں تو عام لوگ ان کی آڑ لے کر عورتوں اور عظیم درید مظالم ڈھاتے ہیں۔ اس طرح ناانسانی، ظلم اور عدم برابریاں اداروں کی شعلیوں پر مزید مظالم ڈھاتے ہیں۔ اس طرح ناانسانی، ظلم اور عدم برابریاں اداروں کی سے شکل اختیار کرلیتی ہیں اور ان اداروں کو ریاست اور اس کے قوانین کی پشت پناہی ہوتی ہے۔

نہب کے نام پر اتحاد پیدا کرنے کی غرض سے علاقائی قومیت اور اسانیت کے جذبات کو اس طرح کیلا جاتا ہے کہ ریاست پر علاقائی قومیت اور لسانیت کا دباؤ بھی برس جاتا ہے۔ اس دباؤ کا مقابلہ کراچی اور بلوچتان میں فوج بھیج کر کیا گیا جس سے جہوریت مزید متاثر ہوتی ہے۔ چنانچہ ذہب کی بنیادوں پر یکسانیت پیدا کرنے کی کوسش لوگوں کو مزید ایک دوسرے سے دور کرتی ہے اور ریاست کے ٹوٹ جانے کا باعث بتی ہیں۔ لوگوں کی علاقائی اور اسانی شاخت کو زہب کے تابع کر کے ختم کرنے کی کو سش ناکام ہوتی ہے کیونکہ وہ شنا خیں بھی بہت مضبوط ہوتی ہیں اور استحصالی نظام میں خود کو نمودار کرتی ہیں۔ معاثی طور پر بسماندہ علاقے مرکز کے زہبی پرچار میں چھیا جھوٹ پھان لیتے ہیں اور مرکز کے خلاف اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ انسیں معلوم ہو جاتا ہے کہ وفاتی حکومت ان کے حقوق سلب کرنے کی غرض سے ندہب کا استعال کر رہی ہے۔ چنانچہ صوب اپنے اپنے حقوق کے لئے سرگرم عمل ہو جاتے ہیں جیسا کہ کالا باغ ڈیم کی تقمیر کے خلاف ہوا۔ صوبوں کو معلوم تھا کہ ان کا پانی بھی کم ہو جائے گا اور پنجاب كو بجلى فراجم مو جائے گ- چنانچه ندجب كاسياس استعال عورتون اقليتوں اور چمولے صوبوں سب کو وفاق سے منفر کر ہا ہے اور معاشی بدحالی طبقاتی کشکش کو بھی تیز کر دیتی ہے۔ اس طرح بنیاد پرست ریاستیں عدم اتحاد 'بدامنی اور انتشار کا شکار ہو جاتی ہیں۔ اتحاد کی بجائے اس کے برعکس نتیجہ برآمد ہو آ ہے۔

## جدت ببندی اور بنیاد پرستی میں تضاوات کے تعلیم پر اثرات

تعلیم ایک ایبا ادارہ ہے جس نے قوم پرستی کے جذبات کو قائم رکھا ہے اور نظریاتی وابنگلی کے احساس کو پروان چڑھایا ہے۔۔۔۔ حب الوطنی کا جذبہ آگر خاندان' قبیلے یا مقامی جگہ پر ورکار نہ ہو تو صرف تعلیم کے ذریعے پیدا کیا جا سکتا ہے۔ پاکستان کے حکمران اس مسئلے کو اچھی طرح سجھتے ہیں اور انہوں نے تغلیمی پالیسیوں میں ایسی تبدیلیاں کی ہیں جو ایک نئی پود تیار کر سکیس جو پاکستان اور اسلام کے نظریات سے وابستہ محسوس کرے۔

لارنس زارتگ (Lawrence Ziring)

PAKISTAN: The Enigma of Political Development.

پاکتان کی گزشتہ چند تعلیم پالیمیوں کا تجربہ میں نے اپنی کتاب "قومیت" تعلیم اور شافت" میں کیا ہے۔ (50) اس مقالے میں 1998ء میں مرتب ہونے والی پالیمی کا تجزیہ کیا جا رہا ہے جو کہ 2010ء تک کے لئے تیار کی گئی ہے۔ یہ تعلیمی پالیمی جدت پندی اور بنیاد پرستی کے درمیان تعندات کی بخبی عکاسی کرتی ہے۔ اس میں جمال ایک طرف سائنس اور ٹیکنالوتی کے ذریعے اگلی صدی میں واخل ہونے پر اہمیت ہے وہال دوسری طرف ندہی طرز سوچ کو اس قدر اہمیت دی گئی ہے کہ زندگی کے ہر شعبے کو دوسری طرف ندہی طرز سوچ کو اس قدر اہمیت دی گئی ہے۔ اس پالیمی کا تیسرا باب ندہیں تعلیمی ہا تیسرا باب شعبے کو اسلامی تعلیم" ہے اور اس میں اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ نجی اور پلک زندگی کے ہر شعبے کو اسلامی سوچ اور نظریات سے سرشار ہونا چاہئے۔ اس پالیسی کے مطابق:

میں ملک کی اظافی سیاسی و معاشی زندگی میں تعلیمی پالیسی اور خصوصاً اس کے نظریاتی پہلوؤں کو مرکزی حیثیت عاصل ہوتی خصوصاً اس کے نظریاتی پہلوؤں کو مرکزی حیثیت عاصل ہوتی ہے۔۔۔۔۔ ہمارا ملک خطے سے وابستہ نبان پر مبنی اسانی یا نسلی میں شاخت پر قائم نہیں ہوا۔ ہمارے ملک کے قیام کا صرف ایک بی

جواز ہے اور وہ ہے کہ ہماری شافت کا انحصار کمل طور پر اسلام اور سے دابنتگی پر ہو۔ آگرچہ گزشتہ تعلیمی پالیسیوں نے اسلام اور نظریہ پاکستان کی بلت ضرور کی لیکن انہوں نے اس امر پر کوئی تجویز نہیں دی کہ ہم اپنے تعلیمی نظام اور اخلاقی سوچ میں اسلامی نظریات کو کیو کر واخل کریں۔ (صفحہ 15\_ تعلیمی پالیسی 1998ء)

ریائی بنیاد پرسی بی کی طرح' اس تعلیمی پالیسی سے صاف ظاہر ہو تا ہے کہ تمام دیگر فتم کی پہچان کو مثاکر صرف اسلامی بنیادوں پر شناخت کی تقمیر کی جائے۔ اس طرح کیسائیت پیدا کی جا سکتی ہے اور دو سرے صوبوں اور لوگوں کے حقوق سلب کرنے کے بلوجود ریاست کے کاموں کے لئے ان کی رضا مندی حاصل کی جا سکتی ہے۔

ا كلے بيراكراف ميں پاليس ساز لكھتے ہيں كه:

پاکستان ایک نظریاتی اسلامی ریاست ہے۔ اس کو ایک ایی تعلیم پاکستان کی مرورت ہے جو کہ اسلام کی تعلیمات اور حدیث اور سنت کے اصولول اور نظریات کو قائم رکھ سکے اور ان کی پیروی کو فروغ دے سکے۔ (صفحہ 15)

پاکستان کو اسلامی مملکت قرار دینے سے غیر مسلموں کی شربیت پر ایک دم سوالات المحقے ہیں۔ ان کا ایسی مملکت میں کیا مقام ہے؟ کیا وہ کمل شری نہیں ہو سکتے؟ تو پھر فانوی حیثیت میں وہ ملک کی ترقی و بہتری کے لئے کیا کر سکتے ہیں؟ جمہوریت ان حالات میں کیونکر پروان چڑھ سکتی ہے؟ نہ صرف بیہ کہ پچھ شہری محض عقائد کی بنیاووں پر میں کیونکر پروان چڑھ سکتی ہے؟ نہ صرف بیہ کہ پہلو پرستی کا زندگی کے ہر پہلو پر کنٹرول شہریت کے حقوق سے محروم ہو جاتے ہیں بلکہ بنیاد پرستی کا زندگی کے ہر پہلو پر کنٹرول حاصل کرنے کا جذبہ بھی 1998ء کی قوی تعلیمی پالیسی سے واضح طور پر ماتا ہے۔ مثال کے طور پر اس پالیسی کے مصنف لکھتے ہیں کہ : "

اسلام محض ایک عقیدہ نہیں ہے۔ یہ ایک کمل ضابطہ حیات ہے جس کے دائرے میں سائنس اور ٹینالوجی' ساجی اور انسانی علوم اور معاثی اور ثقافتی سرگرمیاں سب آتے ہیں۔ مخفرا " یہ کہ

زندگی کا ہر پہلو قرآن و سنت کے خطوط پر استوار کیا جاتا ہے۔ (صفحہ 15)

ندکورہ بالا اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ جدید دور کے متفاد تقاضوں کو اسلام کے ساتھ جوڑ کر ہر پہلو اور ہر میدان میں دیٹی سوچ کو اولیت دی گئی ہے۔ کوئی بھی شعبہ دین و فرہب سے علیحہ نہیں کیا جا سکتا۔ لوگوں کی سیای معاثی اور ثقافی زندگی کو کمل طور پر فرجی بنیادوں کے مطابق ڈھالنے کا عزم ہے۔ اس سوچ کا اثر خاص طور پر نجی زندگی پر ہوتا ہے جمل عورتوں کو پردے اور چار دیواری میں رہنے کی تلقین کی جاتی ہے اور ان کے مواقع محدود کر دیتے جاتے ہیں۔ پچھ آگے چل کرپالیسی کھنے والے فراتے ہیں کہ:

پاکستان ایک سیکولر ملک نہیں ہے۔ اگر ہم نے اسلامی نظرات ا سوچ اور تعلیمی نظام کے رشتے کو نظر انداز کیا تو نصاب میں اسلامیات اور پاکستان سٹریز کے واخل کرنے کے مقاصد فوت ہو مائس گے۔ (صفحہ 15)

اسلامی نظریات کو زندگی کے ہر پہلو میں نملیاں طور پر شائل کرنے کے پروگرام پر مزید روشنی والتے ہوئے پالیسی کے مصنف لکھتے ہیں کہ:

اب وقت آگیا ہے کہ تعلی پالیس ایک مراوط نظام تعلیم کی جانب پیش قدمی کرے جس میں کہ ہماری اسلامی اقدار' اصول' مقاصد نہ صرف اسلامک سٹریز کے نصاب میں جسکیس بلکہ تمام مضامین میں ان کی جھک نظر آئے۔ (صفحہ 16)

چنانچہ ضیاء الحق دور کی تعلیمی پالیسی ہی کی طرح ہر مضمون کو اسلامی بنیادول پر دُھلا جائے گا۔ دُھلا جائے گا حتی کہ ریاضی اور طبیعیات کو بھی اسلامی نقطہ نظرسے پڑھایا جائے گا۔ جب لوگوں پر ایک نقطہ نظر مسلط کر دیا جائے اور بحث و مباحثہ بند کر کے مخالف نقطہ نظر کا گلا گھونٹ دیا جائے تو معاشرے میں جمود کی کیفیت طاری ہو جاتی ہے اور تخلیقی سوچ کی موت ہو جاتی ہے۔ حالا تکہ پاکستان میں اس بات پر بحث ابھی جاری ہے کہ پاکستان کو سیکولر ہونا چاہئے یا نہیں' لیکن تعلیمی پالیسی میں اس بات پر فیصلہ صاور کر دیا گیا ہے۔ اور بحث کو خُتم کر دیا گیا ہے۔ جہاں ریاست کو گلوبلائزیش سے خطرہ محسوس ہو رہا اور قوی خود مخاری کا خاتمہ ہو آ ہوا نظر آ رہا ہے' خالف اسلامی نظریات کو جگہ دینا اس کے لئے مشکل ہے۔ اس لئے کمی ایک نظریے کو بنیاد بنا کر وہ مخالف نظریات کا خاتمہ کر دیتی ہے۔ یوں معلوم ہو آ ہے گویا ایک ہی اسلامی نظریہ ہو جس سے کہ سب منتق ہوں' طلائکہ صور تحل ہے کہ ہر ذہ ہی جماعت کا نظلہ نظر علیحدہ اور منفرد ہے۔ لیکن یہاں پر ریاست کے من پند نظریے کو نصاب کے ہر مضمون میں داخل کر کے بحث کو بری کرنے کا پروگرام ہے۔ اس طرح ہر قتم کی نااتفاتی اور مزاحت کو روکا جا سکتا

<u>-</u>ç

1998ء کی تعلیم پالیس کے مطابق تعلیم کے بنیادی مقاصد مندرجہ زیل ہول گے:

1- تعلیم اور تربیت کا مقصد ہے کہ پاکستان کے شریوں کو اس قابل بنایا جائے کہ وہ اپنی زندگی کو قرآن اور سنت کے مطابق ڈھال سکیں-

2- ایک مربوط تعلیی نظام قائم کیا جائے جو نصاب اور مواد کے حوالے سے دینی مراس کو جدید سکولوں سے ہم آبگ کر سکے۔

3- پاکستان کی مستقتل کی پودوں کو اس قتم کی تعلیم و تربیت فراہم کی جائے کہ وہ اپنی عملی زندگی میں اسلام کے مطابق چل سکیں اور اکیسویں صدی میں بطور دلیر' پراعتاد' دانشمند اور روادار انسان کے قدم رکھ سکیں۔

چنانچہ تینوں بنیادی مقاصد میں فرہب کو مرکزی حیثیت عطاکی گئی ہے۔ اس کے بعد پالیسی میں دیگر شقیں ہیں جو درج ذیل ہیں:

1- تمام تعلیمی اداروں میں اسلامیات کو لازی مضمون کے طور پر پڑھایا جائے۔ بیہ نجی اور عوامی دونوں سطح پر ہو اور جماعت اول سے لے کربی۔ ایک بی- ایس- س تک اس کا اطلاق ہو۔ مزید پیشہ ورانہ اداروں میں بھی اسلامیات لازمی مضمون ہو-

2- ناظره قرآن اسلامیات کا لازمی جزو ہو اور آٹھویں جماعت تک مکمل کر لیا

جائے۔

- 3- مستجھٹی جماعت سے قرآن کا ترجمہ پڑھلیا جائے اور یہ بارہویں جماعت تک مکمل کر لیا جائے۔
  - 4- قرآن مجيد كي بنيادي تعليمات برمضمون مين شامل كي جائين-
- 5- اسلامیات اور عربی کے اساتذہ کے لئے قبل از ملازمت اور دوران ملازمت روران ملازمت روران ملازمت رہی کورس کا انظام کیا جائے۔
- 6- نظرید پاکستان کو عملی زندگی میں ڈھالا جائے اور اسے قائم رکھنے کے علاوہ فروغ دیا جائے۔ یہ اس طرح کیا جائے کہ اسلام انفرادی اور قومی زندگی کا لازمی جزو بن جائے اور معاشرے کی اصلاح اور نشوونما قرآن اور سنت کے اصولوں کے مطابق ہو۔
- 7- تمام مضامین کا نصاب بشمول معاشرتی علوم 'سائنس' ریاضی' زبانوں کی تعلیم اور تکنیک کی تعلیم اور تکنیک کی اور تکنیک کی اور پیشہ ورانہ مضامین کو ہر سطح پر اس طرح تبدیل کیا جائے کہ مندرجہ ذیل باتوں کو بیٹنی بنایا جا سکے:
- (i) تمام ایسے مواد کو خارج کر دیا جائے جو اسلامی قدروں اور تعلیمات کے بر تکس ہوں۔
- (ii) تعلیمی سطح کو مدنظر رکھتے ہوئے ایہا مواد شامل کیا جائے جو قرآن و سنت پر معلومات فراہم کرے' اسلامی تاریخ پر روشنی ڈالے' اسلامی ہیروزکی تعریف کرے اور اسلامی قدرول کو فروغ دے۔
- (iii) اساتذہ کی تعلیم و تربیت کے نصاب کو بھی انہی خطوط پر استوار کیا جائے۔
- (iv) اساتدہ کی تربیت کے تمام مواد میں نظریہ پاکستان اور اسلامی تعلیمات کو لازی جزو بنایا جائے۔

ان مقاصد کو پورا کرنے کی غرض سے عربی سے مواد کا ترجمہ کرنے کی ترغیب موجود ہے اور دری کتابوں میں دور رس تبدیلیوں کی تبجویز ہے۔ مزید سے سفارش موجود ہے کہ اسلامی تعلیمات کے فروغ کا بنیادی ذریعہ اساتذہ ہوں گے۔

مصنف کے مطابق:

سکولوں اور کالجوں میں صبح کی اسمبلی کے دوران اور خاص پریڈز

کے دوران نہ بی اور اخلاقی تعلیم کا اہتمام کیا جائے جس میں کردار کی تعیر علی القدار کا فروغ شائل ہو اور معاشرتی ترقی کے لئے الیا ماحول قائم کیا جائے جس میں حب الوطنی کا جذبہ ہو جو نظم و منبط پر جنی ہو اور قرآن و سنت کی روشنی میں ترتیب دیا گیا ہو۔ (1998ء کی یالیسی صفحہ 20)

اس کے بعد پالیسی میں کی دفعہ جن چیزوں کا ذکر ہے وہ ہیں "مسلم امت کی تعلیم"
""مسلمان معاشرے کی ضروریات" اور "ایک آلی بود جو ایک نی اسلامی مملکت کے امور سنبھال سکے اور انہیں اسلام کے نقاضوں کے مطابق ڈھال سکے۔"

پالیسی کے مقاصد اور افراض سے واضح ہے کہ اسلام کی سرکاری تشری کو بدے کار لاتے ہوئے حکومت لوگوں کی تبحداری حاصل کرنے کی غرض سے ذہب کا استعال کرے گی۔ کسی دو سری تشریح کی اجازت نہ ہوگی اور اسلام کا ایک بی نظریہ جو کہ حکومت کا پہندیدہ ہوگا ، رائج کیا جائے گا ٹاکہ تعلیمی نظام کے ذریعے اس نظریہ کا پرچار ہو۔ مزید اسلام کے سرکاری نظریہ کے ساتھ نظریہ پاکستان کو بو ڈا جائے گا اور حب الوطنی کے جذبات کو لاکارا جائے گا نتیج کے طور پر لوگ حکومت کے اقدالمت اور پالیسیوں پر تقید کرنے سے گریز کریں گے کیونکہ انہیں معلوم ہو گا کہ وہ اسلام پر تقید کر رہے ہیں۔ حکومتی نظریات کو ذہب سے جو ڈ کر مقدس بنانے کا بہ حبہ جزل فیاء الحق کے دور میں بہت استعال ہوا۔ اس طرح کوشش کی جاتی ہے کہ لوگ ذہب اور ملک میں تفریق نہ کر پائیں اور حکومت وقت کی پالیسیاں انہیں ذہبی پالیسیاں معلوم ہوں۔ اس طرح مزاحت کے عضر کو خش کی پالیسیاں انہیں ذہبی پالیسیاں معلوم ہوں۔ اس طرح مزاحت کے عضر کو خش کیا جاتا ہے۔

موجودہ حکومت کے اس اسلامی پرچار اور اعلی اسلامی اقدار کے دعوے پر جرت
اس لئے ہوتی ہے کیونکہ اس حکومت کی بدعنوانیوں سے لوگ بخیلی واقف ہیں۔ مثل
کے طور پر متعدد افراد جنہوں نے بیکوں کے قرضے واپس نہ کرکے عوام کی دولت کو
لوٹا ہے حکمران پارٹی کے ارکان ہیں۔ مزید یہ کہ حکمران پارٹی کی بدعنوانیوں کے بارے
میں غیر مکی عدالتوں میں بھی فیصلے دیے گئے ہیں۔ حکمران پارٹی کے مربراہوں کی دولت

غیر مکی بینکوں میں چھپائی گئی ہے۔ چنانچہ شرافت اور مذہب کا لبادہ او ڑھ کریہ لوگوں کو یو قوف بنانے کی کو مشش کرتے ہیں۔ اور دو سری طرف اسلام ، قوم برسی اور حب الولمنی کے نعرے مار کر حکومت اس بلت کو بھی چھپاتی ہے کہ اسے آئی۔ ایم۔ ایف اور عالمی ترقیاتی بینک کے اشاروں پر ناچنا پر رہا ہے۔ ان اداروں کے اصرار پر حال ہی میں کملی کیس ' پیٹرول وغیرہ پر مزید کلیس عائد کئے مجھے ہیں اور اشیاء خورد و نوش کی قیمتوں میں خاطر خواہ اضافہ ہوا ہے۔ ان اقدام سے عام آدمی کی کمر ٹوٹ مٹی ہے۔ لیکن اسلام مملکت کے مربراہوں کو براکمنا نمیب پر تقید اور ملک سے غداری کے برابر برقرار دیا جاتا ہے چنانچہ کو شش ہے کہ لوگوں کے مند ندہب کا واسطہ وے کر بند کئے جائیں۔ اسلامی ممالک یا معاشرے کی ضروریات دوسرے معاشروں کے لوگوں کی ضروریات سے فرق نہیں ہوتیں کونکہ بنیادی انسانی ضروریات ایک ہی ہوتی ہیں مگر عمرانوں کی کو مشش ہے کہ نظریات کی مدد سے لوگوں کے غم و غصہ پر قابو حاصل کیا جائے۔ جتنا بی معاشرہ لیماندہ ہو آ جا آ ہے اور لوگوں کے معاشی مسائل برھتے ہیں' اتنی بی زور سے آزادی و مختاری حب الوطنی اور دین کے نعرے بلند کئے جاتے ہیں۔ دنیاوی اور دبی علوم و تعلیمات کو ایک کر کے اور تمام مضامین میں مواد بکسال کر کے اور دینی مدارس کو عام سکولوں سے ملاکر ، حکمران اہم تضادات سے نظریں بھی جراتے ہیں اور سوچ و فکر کے دروازے بھی بند کرتے ہیں۔ یہ سب پچھ ایک جمہوری اور منتخب حکومت کر ربی ہے۔ نبی حکومت پندرہویں ترمیم کے ذریعے بنیاد پرسی کو مزید فروغ دے ربی ہے اور اپن طاقت برهانے کے لئے شریعت کے نام پر ایسی آئینی ترمیم كرنے كى كوشش ميں ہے جو كه آئين كو بى ختم كروے كى عدليه كى طاقت اور قانون کی بالا دستی کو ختم کر دے گی کیونکہ پھر صرف حکومت وقت کا فیصلہ قانون ہو گا اور جو نواز شریف صاحب چاہیں گے کریں گے۔ ان کے تھم کے بارے میں نہ تو آئین کچھ کر سك كان نه سيريم كورث اور نه كوئى اور--- للذا بنياد برسى اب صرف آمرانه اور فوجى حکومتوں کی خلاش نہیں کرتی بلکہ جمہوری حکومتوں کو آمریت کے فوائد عطا کرتی ہے۔ جہوری آمریت (فاشزم) کو مزید معظم بنانے کی غرض سے شروع ہی سے تعلیم

کے نصاب میں ایا مواد بحر دیا جاتا ہے کہ لوگ خود بخود حکومت کی اطاعت کریں اور ان پر بیرونی دباؤ کی ضرورت نہ رہے۔ تعلیم' جو کہ ایلتھوزر کے مطابق موجودہ دور کا مرکزی نظریاتی اوارہ ہے' حکومت کے اس کام میں بے حد مددگار ثابت ہوتا ہے کیونکہ یہ کمنی سے بچل کے ذبن پر چھا جاتا ہے اور اس کی رسائی دور دور تک ہوتی ہے۔ گاؤں گاؤں' شہر شہر میں تعلیمی اواروں کی مدد سے حکومت اپنا جواز بناتی ہے اور اپنی نظریات کو سچا ثابت کرتی ہے۔ اس پر کوئی تختید ممکن نہیں رہتی کیونکہ ہر قدم اسلام کے نام پر اٹھلیا جاتا ہے۔ اور کیونکہ جمہوری حکومتوں کو لوگوں کی مرضی کا آئینہ دار سمجھا جاتا ہے۔ یوں معلوم ہوتا ہے کہ اس کے اقدام لوگوں کی رضا کی حکامی کرتے ہیں اور ختنب ہونے کی وجہ سے اس حکومت سے اختلاف کرنا مشکل ہوتا ہے کیونکہ جمہوری حکومتیں لوگوں کی نمائندہ سمجھی جاتی ہیں۔ یہ تاثر پیدا کیا جاتا ہے کہ ان کے جمہوری کوشیں لوگوں کی مرضی کی نمائندگی ہے۔ اندا ان سے اختلاف کرنے والا نہ صرف غدار' کافر اور مرتد ہے بلکہ غیر جمہوری بھی ہے۔

جمال ایک طرف 1998ء کی تعلیمی پالیسی میں بنیاد پرستی کا عضر نملیال ہے ' وہال دو مری طرف سرالیہ دارانہ اقدار اور ترقی پندی اور جدیدیت کے پہلو بھی موجود ہیں۔ اس میں آزاد منڈی کی معیشت کو اہمیت دی گئی ہے اور بارہا یہ کما گیا ہے کہ معیار تعلیم کو بمتر بنایا جائے گا ناکہ "تعلیم روزگار کی منڈی سے ہم آہنگ ہو جائے۔" (صفحہ ا) چنانچہ تعلیم کا مقصد صرف ایجھے مسلمان اور حب الوطن شہری تیار کرنا نہیں ہو گا بلکہ "ایجھے اور تکررست مزدور" تیار کرنا بھی تعلیم کے اہم مقاصد میں شامل ہو گا ناکہ سرالیہ داری نظام کا منافع کم نہ ہو۔ مزدور ہنرمند اور تعلیم یافتہ بھی ہوں گے اور ساتھ بی ساتھ اطاعت گزار اور فرانبردار بھی ہوں گے کیونکہ وہ کی سمجھیں گے کہ ان بی می ساتھ اطاعت گزار اور فرانبردار بھی ہوں گے کیونکہ وہ کی سمجھیں گے کہ ان بی مناسب قوم اور ملک کے لئے ہے۔ اس سوچ میں وہ اپنا طبقاتی شعور کھو بیٹھیں گے اور یہ جانے سے قاصر رہیں گے کہ پیداوار برحانے کا فائدہ ان کے اپنے طبقے کو شیس بلکہ سرالیہ داروں اور ان کی بنائی ہوئی ریاست کو ہو گا۔ نہ ہب اور قوم پرتی کے داسطے معاشی استحصال کے لئے بہت کار آیہ طابت ہوتے ہیں۔ پالیسی ساز "اس دور کی

خلف مروریات اور تقاضوں" کا ذکر کرتے ہیں کیونکہ حلوی نظریات میں تفاد ہو تا ہوتا اور ترقی پندی اور جدت پندی کو روایت پندی اور بنیاد پرسی کے ساتھ مانا ہوتا ہے۔ سرملیہ داری نظام بھی فروغ پائے اور وضع قطع میں یہ نظام اور ریاست اسلای اور مقای بھی دکھائی دے۔ اس بلت پر بھی ذور دیا گیا ہے کہ نصاب میں الی ترامیم کی جائیں کہ "جدید دور کے شعور اور صنعت کی ضروریات کو پوراکیا جا سکے۔" اس پالیسی جائیں کہ "جدید دور کے شعور اور صنعت کی ضروریات کو پوراکیا جا سکے۔" اس پالیسی مل اس بلت کو اجمیت دی گئی ہے کہ "نقلیم اداروں کو صنعت و حرفت کی ضروریات کے مطابق ڈھالا جائے اور روزگار کی منڈی کے نقاضوں کو پوراکیا جائے۔" (صفحہ آ)۔ گلوبلائریشن کے نقاضوں کے تحت اس بلت پر زور دیا گیا ہے کہ تعلیم ملک کی مدد کرے گلوبلائریشن کے نقاضوں کے تحت اس بلت پر زور دیا گیا ہے کہ تعلیم ملک کی مدد کرے کہنیوں کے لئے نہ صرف مزدور اور نیجر تیار کرنے کی ضرورت ہے بلکہ ایسے اہرین کی خرورت ہونے جو غیر ملکی سرمایہ کاری کے طریقوں پر روشنی ڈال سیس۔ اس طرح تعلیم خرورت میں اور دو سری طرف گلوبلائریشن دونوں سے جو ڈاگیا ہے اور دو سری طرف گلوبلائریشن دونوں سے جو ڈاگیا ہے اور دو سری طرف گلوبلائریشن دونوں سے جو ڈاگیا ہے اور دو سری طرف گلوبلائریشن دونوں سے جو ڈاگیا ہے اور دوسری طرف گلوبلائریشن دونوں سے جو ڈاگیا ہے اور دوسری طرف گلوبلائریشن دونوں سے جو ڈاگیا ہے اور دوسری طرف گلوبلائریشن دونوں سے جو ڈاگیا ہے اور دوسری طرف گلوبلائریشن دونوں کے عام لوگوں کو شیں ،

1998ء کی تعلی پالیسی میں بارہا تکنیکی اور سائنسی علوم پر زور دیا گیا ہے ماکہ ملک کو جدید ' ترقی یافتہ اور صنعتی بنایا جا سے۔ پالیسی کے مصنف لکھتے ہیں کہ اب شک ہمارے نظام تعلیم صرف اس بلت پر زور رہا ہے کہ کیا سکھایا جائے اور اس بلت کو نظرانداز کیا گیا ہے کہ کیے سکھایا جائے۔ اب "کیے "پر زیادہ توجہ دی جائے گی۔ (صفحہ الله) چنانچہ علم تکنیکی عناصر کو نملیاں کیا جائے گا اور مواد جیسا کہ شروع میں بنا دیا گیا ہے ' اسلامی اور قوم پرست قتم کا ہو گا۔ کیونکہ طریقہ تدریس پر زور ہو گا الذا میں سکھ عکومت کا نفرت اور دھنی سے بحربور نصاب زیادہ بمتر اور موثر انداز میں سکھ عکین گے۔ نصاب کا مواد (جیسا کہ ابھی واضح ہو جائے گا) زہر سے بحرا ہوا ہے اور عکین گے۔ نصاب اور قوموں کے خلاف نفرت اور تشدد کے جذبات کو تقویت پنچانا دو سرے خواب اور توروں کے خلاف نفرت اور تشدد کے جذبات کو تقویت پنچانا جائے۔ اس نصاب کو جب جدید دور کے مؤثر اور کار آمد طریقہ تدریس سے پرحمایا جائے

گا تو حکومت نفرت سے بھرپور شاخت کی تغیر کرسکے گی' ایسے شریوں کی تغیر کرسکے گی جو فوج میں جانے پر یا لئکر جمنگوی' لئکر طیبہ وغیرہ کے ساتھ مل کر جماد پر آمادہ موں کے اور جان لینے اور دینے کے لئے ہردم تیار رہیں گے۔

یالیسی میں ایک طرف نہ ہی بنیاد پرسی ہے' دو سری طرف جدت پسندی اور گلوبلائزیش کے نقاضے پورے کرنے کی کوشش ہے تو تیسری طرف قوم پرسی اور خود مخاری کو اہمیت دی گئی ہے۔ ان مقاصد کے باہی تضاوات سے خطنے کی کوئی ترکیب اس پالیسی میں موجود نہیں ہے۔ مثل کے طور پر اس سوال کا کوائی جواب نہین ہے کہ گلوبلائزیشن عیر ملی سرملیه کاری اور ملی نیشنل کمپنیول کو خوش کرنے کی کوشش کو قوم رستی اور قوی خود مخاری سے کیے جوڑا جائے گا؟ ان دونوں میں تفاد ہے۔ اس بات کا جواب بھی نہیں ملتا کہ گلوبلائزیش اور بنیاد پرست ندہب کے متضاد تقاضوں کو کیے ہم آبنگ کیا جائے گا۔ پھر زبب اور قوم پرستی میں بھی آپس میں تضاوات ہیں کیونکہ نہب پاکتان کو بورے عالم اسلام سے جوڑتا ہے جبکہ قوم پرستی خطے اور سرزمین کی بنیادوں پر دوسرے اسلامی ممالک سے جو ثق ہے۔ ان متفاد مقاصد کو پورا کرنے کی کوشش میں تعلیم پالیسی کو کسی ایک بنیادی نظریے کے تحت دھالنے میں ناکام ہے۔ ایک مقصد دو سروں سے کرا جاتا ہے کیونکہ ان کے تضاوات سے نمٹا نہیں کیا۔ پالیسی میں اس فتم کے جلے ملتے ہیں کہ "جمیں قوم کی اجماعی انا کو اونچا کرنا ہے۔" سوال سے المقتا ہے کہ اجماعی انا کیا ہوتی ہے جبکہ قوم لسانی' نہ ہی ' علاقائی اور فرقے کی بنیادوں پر بی ہوئی ہو۔ ایک علاقے، فرقے یا طبعے کی اناکی بلندی دوسرے طبعے، علاقے یا فرقے کی انا کو مجروح کرتی ہے۔ پالیسی سے بول معلوم ہو تا ہے کہ قوم کی اجماعی انا سے مراد ب سرمایه داری ترقی مدیدیت اور ساته می ساته "قوی شاخت" جیسے ب معنی الفاظ کا برچار ۔۔۔ "ہماری قدرین" اور "ہمارا قوی اتحاد" جیسے بے معنی نعروں سے نصاب کی کتابیں بھری پڑی ہے جبکہ ہر علاقے' طبقے اور فرقے کی قدریں مخلف ہوتی ہیں' مثل کے طور پر الل حدیث کی قدریں دو سرے فرقوں سے متصادم ہیں ' سندھیوں کے مفاوات پنجابیوں سے متصادم ہیں اور سرمایہ داروں کے مفاوات مزدوروں سے متصاوم

ہیں۔ ہر ایک کی قدریں علیحدہ ہونے سے "قومی اتحاد و یک جتی" کا نعرہ جھوٹا معلوم مو آ ہے۔ تاہم پالیس میں "جمل ایک طرف یکسانیت قائم کرنے کی تجویز ہے وہاں دو سری طرف مختلف علاقوں' لسانی گروہوں اور ندہی گرویوں کو بھی خوش کرنے کی سفارش کی گئی ہے۔ اس سے ایک اور تفناد پردا ہوتا ہے کہ ایک طرف بورے ملک کو یکسال کرنا ہے اور ایک ہی جیسی قدریں اور نظریات پھیلانا مقصود ہے، مگر دو سری طرف مختلف مروبول کی مخصوص ضروریات کو بھی بورا کرنا ہے۔ چنانچہ سوال پیہ المحتا ہے کہ کس فرقے کا اسلام سرکاری اسلام ہو گا' کس علاقے کے مغلوات کو پیش نظر رکھا جائے گا کس اللی مروب کے مفاوات دو سرول کے مقابلے میں فروغ پائیں گے۔ حقیقت یہ ہے کہ جدید معاشرے بہت می مختلف بنیادوں پر تقتیم ہو چکے ہیں۔ ہر ملک میں مخلف نداہب کے لوگ مخلف فرقوں اور طبقوں کے لوگ زندگی سر کرتے ہیں- جدید معاشروں میں تمام لوگ ایک ہی ندہب ورقے طبقے یا گروہ سے تعلق نہیں ر کھتے۔ اُن کے عقائد اور مغلوات میں واضح تصادم ہو تا ہے۔ اس حقیقت کا حل صرف صیح طرز کے جمہوری نظام میں ملتا ہے جس میں کہ اتنی کیک ہو کہ ہرایک کا نقطہ نگاہ شامل بمی هو سکے ' بحث و مبلعظ کی مخبائش بھی ہو اور اختلاف رائے کی اجازت ہو۔ مزید جدید معاشروں میں ضروری ہے کہ ریاست کی بھی ایک ندہب یا گروہ کی مرضی کے مطابق قوانین نہ بنائے بلکہ ہر ایک کے جذبات کو مد نظر رکھ کر منصفانہ قوانین اور قواعد و ضوابط بنائے۔ جب بھی ریاست کسی ایک نمہی یا دوسرے نقطہ نگاہ کو فروغ وے گی اور دو سرے نداہب اور فرقوں کے افراد کو نظر انداز کرے گی 'بدامنی' انتشار اور آمریت کے رجانات برمیس گے۔ الذا باہمی تضادات سے نکلنے کی واحد راہ یمی ہے کہ ریاست جمہوری ہو اور ہر طبقے' ذہبی گروپ اور فرقے کی سوچ کا احرّام کرے اور خود کو کسی ایک نظریے کے تحت استوار نہ کرے بلکہ اس میں لیک ہو باکہ اختلاف رائے کی جگہ ہو۔

بے اپنے ماحول سے بہت کھ کھ لیتے ہیں لیکن اسائدہ کا رویہ یہ ہو تا ہے کہ ان کے سوالات کو نظر انداز کیا جائے۔ اس طرح ہاری تعلیم کا ہاری روزمرہ کی زندگی

سے کوئی تعلق واسطہ نہیں رہتا۔ بچے تصاوم کی حقیقت کے ذریعے سکھنے سے محروم ہو جاتے ہیں۔ (51) چنانچہ ہمارا تعلیمی نظام ہماری زندگی کے مسائل سے دور ہو جاتا ہے اور ان کے حل کے بارے میں کچھ نہیں ہتاتا۔

نی تعلیی پالیسی کی تجویز ہے کہ تعلیم کا قانون نافذ کرنے والے اواروں سے قربی تعلق ہونا چاہئے۔ اور تعلیم نصاب میں ان اواروں کی مثبت عکاسی ہونی چاہئے۔ المذا یہاں ریاست کا یہ مقصد واضح ہے کہ لوگوں کے ول میں ریاست کے جری اواروں کی تعظیم پیدا کی جائے آکہ لوگ ان اواروں سے مرعوب ہو جائیں اور ان کی اطاعت کریں۔ (صفحہ 11) تصاوم کا خوف مصنف کی ایک اور تجویز سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہنورش کے کلچرسے سیاست کو قطعی طور پر دور کر دیا جائے۔ (صفحہ 10) چنانچہ طلبہ کو سابی، معاشی اور سیاس مسائل سے دور رکھ کر تعلیم کا ان کی زندگی سے رشتہ توڑ دیا جاتا ہے۔ خور پر طلبہ مزاحت کا اظہار کرنے یا احتجابی طرز کی سیاست سے قاصر رہتے ہیں۔ اس طرح حکومت اس بات کو تھینی بناتی ہے کہ مخالفت کو ختم کیا جا تکے اور ہر مخض کی رضامندی عاصل کی جائے۔

جہاں تعلیی پایسی میں آیک طرف اسانی طبقاتی اور دیگر قتم کی شاخت کو منانے کی تجاویز ہیں وہاں دو سری طرف انسانی حقوق انظمار رائے کی آزادی اور برابری کی قدروں کو بھی اہم قرار دیا گیا ہے آکہ حکمرانوں کے اپنے لئے شہری اور سیاسی آزادیاں ختم نہ ہو جائیں۔ اس طرح بظاہر آیک آزادانہ (لبل) ریاست کا آثر دینے کی کوشش کی گئی ہے لیکن اس سوچ میں اور کیسانیت پیدا کرنے کی سوچ کی آمریت میں جو واضح تضاد ہے اس سے نمٹنے کی کوئی سفارش نہیں ہے۔ (صفحہ 8) تعلیم پایسی کی بنیاد پرسی اور سرمایہ داری نظام کی اہمیت انسانی حقوق اور خواتین کے حقوق کی نفی کرتی ہے اہم پایسی اس تفاد پر کوئی روشنی نہیں ڈالئی۔ ایسی قوم پرسی جو کہ ذہبی بنیاد پرسی پر مبنی ہو انسانی حقوق کی فیات نہی افیاتی نہیں اور عورتیں مسلمان مردوں کے برابر نہیں ہوتے۔ پاکستان کے قوانین اس بات کی گوائی دیتے ہیں کہ عورتوں اور ذہبی اقلیتوں کے حقوق مسلمان مرد شہریوں کے برابر

نہیں ہیں- چنانچہ 1998ء کی تعلیمی پالیسی متضاد مقاصد کو پورا کرنے کی کوشش میں ایک بیکار پالیسی بن جاتی ہے کیونکہ وہ کسی ایک مقصد کو بھی پوری طرح حاصل نہیں کر سکتی۔

## دری کتب میں نفرت و تشدد

ریاسی بنیاد پرسی اور قوم پرسی، جو کہ جمیں 1998ء کی تعلیمی پالیسی میں صاف نظر آتی ہیں، درسی کتب میں ان کی نمایاں جھلک ہے۔ درسی کتب میں کون سا مواد شامل ہو گا اور کون سا نمیں اور اس کی کیا تر تیب ہو گی، اس کا انحصار پالیسی پر اور اس کی ترجیحات پر ہے۔ خورشید حسین اور اے۔ ایج نیر کے مطابق پاکستان کے نصاب میں کی مقاصد میں اہم ترین مقصد ہیہ ہے کہ "ہندوؤں اور مسلمانوں کے فرق کو سمجھا جائے اور قیام پاکستان کی ضرورت اجاگر ہو۔" (52) ان دونوں مصنفین کے مطابق مطابق عام تھوم کے پورے نصاب میں کی رتجان موجود ہے کہ ہندو اور مسلمان ہیشہ معاشرتی علوم کے پورے نصاب میں کی رتجان موجود ہے کہ ہندو اور مسلمان ہیشہ کے دشمن سے ایک دو سرے سے نفرت تھی، مسلمان ہیشہ کشادہ وہین سے ایک دو سرے کے دشمن سے ارد انہوں نے ایک وحشی معاشرے کو تہذیب عطاکی جو کہ ذات پات کی تفریق میں ڈوبا ہوا تھا اور وہاں سی کی رسم عام تھی۔ (53) کی بات میں جو کہ ذات پات کی تفریق میں بھی آئی جب میں نے معاشرتی علوم کی کتابوں کا مطالعہ کیا جو میرے اپنے مطالعے میں بھی آئی جب میں نے معاشرتی علوم کی کتابوں کا مطالعہ کیا جو میرے اپنے مطالعے میں بھی آئی جب میں نے معاشرتی علوم کی کتابوں کا مطالعہ کیا جو کہ میری کتاب تومیت، تعلیم اور شاخت "میں چھیا۔ (54)

مثل کے طور پر 1995ء کی چوتھی جماعت کی کتاب کے مطابق "ہندووں کا نہ ہب انسیں اچھی باتیں نمیں سکھانا تھا۔ ہندو عورتوں کے عزت نمیں کرتے تھے۔" اس فتم کے جملوں سے ہماری اردو اور معاشرتی علوم کی کتابیں بحربور ہیں۔ ان جملوں سے ایک دو سری قوم اور ایک دو سرے نہ ہب سے نفرت اور بیگائی کے جذبات پیدا کئے جاتے ہیں اور اس طرح خود کو اچھا' پاک اور نیک ظاہر کیا جاتا ہے۔

نفرت وری اور بیگائی پیدا کرنے کی غرض سے ہندوؤں کو ہر سطح پر برا کالم اور مسلمانوں کا اذلی و ابدی دعمن بنا کے پیش کیا جاتا ہے۔ طاہر ہے تمام کے تمام ہندو برے اور طالم نہیں تھے جیسے تمام کے تمام مسلمان رحمل اور انصاف پند نہیں تھے ' کین کتابوں کے مطابق پوری کی پوری قوم ہی برائیوں کا شکار تھی۔ نہ کوئی ایک ہندو اچھا یا رحمل تھا اور نہ ہی کوئی مسلمان ظالم یا بے حس تھا۔ اس فتم کی عکاس سے ئد ب پر مبنی نفرتوں کو مزید متحکم کیا جاتا ہے۔ مثل کے طور پر اکرام ربانی اور منصور علی سید کی تیار کردہ "مطالعہ پاکستان کا تعارف" جو کہ 1995ء میں چھپی کے مطابق:

مندو بیشه مسلمانول کو بطور قوم تباه کر دینا چاہیے تھے۔ مندوک نے بت سی کوششیں کیں کہ مسلمانوں کی ثقافت اور تہذیب کو مثا دیا جائے۔ ہندووں کی ادنی زہنیت کی نملیاں مثالیں جمیں ہندی اور اردو کے مباحث اور شدی اور سلمٹن تحریکوں میں ملتی ہیں۔

(55)

اس فتم کے جلے کہ ہندووں کی ادنی وہنیت تھی اور وہ بیشہ مسلمانوں کو تباہ کرنے کی کوشش کرتے رہے ، ہمیں 1997ء اور 1998ء کی معاشرتی علوم کی کتابوں میں بہت طنے ہیں۔ چنانچہ 1995ء سے کر اب تک بنیادی تعقبات نہیں بدلے۔ پاکتان کے حکران مجھی بھی ہے ری طرح 1947ء کی تقتیم سے نمٹ نہیں پائے اور انہیں ہردم اس تقیم کا جواز اللش کرنے کی ضرورت رہتی ہے۔ خاص طور پر جب سے بنگلہ ویش معرض وجود میں آیا ہے اور دو قومی نظریے کی بنیادیں ال می بین پاکستان کے حکران طبتے اپی شافت اللش نہیں کریائے اور پاکتان کے قیام سے سمجھونہ نہیں کریائے۔ اگر ہر دم ایک بی چیز کا جواز وصورونا پرے اور مسلسل اس کا پرچار کرنا پرے ، تو اس کا مطلب ہے کہ ہمیں خود اپنی شافت پر شک ہے اور جب تک ہم ہروقت خود کو ماد نہ دلاتے رہیں کہ ہم مندووں سے قطعی طور پر علیحدہ اور مختلف ہیں' ہمیں خود اپنی ذات اور پہان کا یقین نہیں آیا۔ چنانچہ اس صفح پر ہم اپنی پہان اور شاخت کا پرچار کرنا ضروری سجمت بین- اس عمل مین جمین دو سرول کو خصوصاً بندوول کو اینا متفاد و دشن اور غیر قرار دینا پر تا ہے اور ہروم ثابت کرنا پر تا ہے کہ ہندہ ہمیں جاہ کرنا چاہ رہے ہیں کیونکہ وہ شروع بی سے ہماری ذات کے جانی وحمن تھے۔ اپنی شافت کو ہم دوسرے کو برا کم کر تغیر کرتے ہیں۔ جب تک کوئی ازلی ابدی وسمن نہ ہو ہمیں اپنے ہونے کا

یقین نمیں آ۔ اور اس وحمٰن کا ہروقت مقابلہ کرنے کی غرض سے ہم عسریت وج اور اسلحہ کی فراوانی کو فروغ دیتے ہیں اور دفاعی اخراجات بدھاتے رہتے ہیں۔ دوسری طرف ہندوستان کے لوگ بھی ہر دم پاکستان کی طرف اشارہ کر کے ایٹم بم اور دیگر انسان دشمن اسلحہ جمع کرتے رہتے ہیں اور ہندو بنیاد پرست قومیت کو تقویت پنچاتے رہتے ہیں۔ دونوں دشمن ایک دوسرے کے بمترین دوست ہیں کیونکہ ہمارا نام کے بغیر اندیا والوں کی نفرت کو تقویت نہ ملتی اور ان کا نام لئے بغیر ہم اپنی نفرت کا جواز نہ طاش کریاتے۔

تعلیم و تدریس میں ان باہمی نفرتوں اور دوریوں کو مزید معتکم کیا جاتا ہے اور شروع بی سے کم س بچول کے وہنول پر دو سرے کی برائی این اچھائی اور ازلی ابدی وشنی کے تاثرات بٹھائے جاتے ہیں۔ مثل کے طور پر مطالعہ پاکتان کے تعارف میں اکرام ربانی اور منور علی سید لکھتے ہیں کہ انگریزوں نے ہندووں کے ساتھ مل کر مسلمانوں کو نقصان پہنچایا۔ مسلمانوں نے بست کو سش کی کہ انگریزوں اور ہندوؤں سے اليمح تعلقات ربیں ليكن انهوں نے اليا نہيں كرنے دیا۔" (صفحہ 83)\_ اس فتم ك جملوں سے بالکل معلوم نہیں ہو تاکہ اگریز اور ہندو مسلمانوں کے اس قدر خلاف کیوں تھے اور کیا بھیشہ سے تھے یا حال ہی میں ہوئے اور ان کی اس نفرت کی وجوہات کیا تھیں۔ کیا انہیں مسلمان فطری طور پر ہی برے لگتے تھے یا یہ ایک تاریخی عمل کا متیجہ تما؟ أكر طريقه تدريس ميں بحوں كو سوال كرنے كى "تقيد كرنے كى اور ناالقاتى كى اجازت ہو تو کمرہ جماعت میں ان امور پر بحث و مباحثہ ممکن ہے' لیکن کیونکہ طریقہ تدریس آمرانہ ہوتا ہے اور بچوں کو یہ تاثر ویا جاتا ہے کہ جو کتاب میں لکھا ہے اور استاد کہہ رہا ہے حتی کی ہے ، بیچ یہ سوال اٹھانے سے قاصر رہتے ہیں اور تجزید کرنے کی ملاحیت کو بیٹھتے ہیں۔ اگر انہیں تجزیہ کرنے کی صلاحیت دی جائے تو بچے یو چیس کہ آخر اس دهمنی کی کیا وجوبات تنفیں؟ ان قوموں میں سمجھونۃ اور دوستی کیوں نہیں ہو سکی؟ کیا کسی نے دوستی کی کوشش کی یا نہیں؟ اگر کی تو کیا ہوا؟ چنانچہ طریقہ تدریس نسلب کی کتابوں کی مدد کرتا ہے اور ان کا مواد اس طرح بچوں تک منتل کرتا ہے کویا وہ ممل کیج ہو۔ اس مواد میں کیطرفہ تصویر ہوتی ہے اور تنقیدی جائزہ لینے کی جگہ ہی نہیں ہوتی۔ چنانچہ نصاب اور طریقہ تدریس مل کر بچوں کے ذبن بند کرتے ہیں اور ایک ہی طرف کی تصویر کشی کے ذریعے لتعقبات کو مزید معظم کرتے ہیں۔ بچہ ''کیوں'' اور ''کیسے'' کی طرز کے سوالات نہیں کریا تا۔

چنانچہ نصالی مواد کو چیلنج کرنے کی صلاحیت کو اجاگر نہیں کیا جاتا۔ یہ صلاحیت مرف تجزیاتی طرز تعلیم سے بیدا ہوتی ہے کہ جس میں بوں کو ایک نہیں بلکہ مخلف فتم کی وجوہات اور تشریح کے بارے میں معلومات دی جائیں اور پھران سے کما جائے کہ وہ متضاد تشریحات میں سے کوئی ایک چن لیں اور بتائیں کہ انہوں نے وہ تشریح کیوں چنی- اس طرح بچوں میں متغناد اور متصادم نظریات کے درمیان موازنہ اور وجوہات تلاش کرنے کی صلاحیت برمتی ہے۔ حقائق کو سامنے رکھ کر ان میں سے نتائج اخذ کرنے کی ملاحیت پیدا ہوتی ہے۔ وہ بن بنائی تشریحات اور وجوہات کو قبول نہیں كرتے بلكہ خود فيملہ كرتے ہيں كہ كون ى تشريح ال كے زديك صحيح ب اور كون ي غلط- اس طرح بجول میں فیصلہ سازی کی قوت بھی برمتی ہے اور احساس خود مخاری مجی پیدا ہو تا ہے کیونکہ وہ دو سرول کی بتائی ہوئی بلت پر یقین کرنے کی بجائے اپنی مرضی کی منتخب کی ہوئی بات پر یقین کرتے ہیں۔ مثل کے طور پر 1857ء کے غدر کی متعدد مختلف وجوبات بیان کی جاتی ہیں۔ لیکن تررکی مواد میں صرف اور صرف ایک بی وجہ مائی جاتی ہے جو کہ بچوں کو رٹا دی جاتی ہے اور وہ امتحان میں لکھ کریاس مو جاتے ہیں۔ رٹا لگانے کی وجہ سے وہ ان وجوہات کی سچائی پر غور شیں کرتے جو انسیں بنی منائی دے دی تكين- اس طرز تعليم كى بجائ أكر بجون كو تمام منتف متفاد اور متعدد نظروت جوكه غدر کے بارے میں مورخول کے درمیان میں ہیں ورما دیتے جائیں اور بھر بجول سے كما جائ كه ان كى انى كيا رائع بين تو بيج رائ بنانا بعي سيكميس مع ، بحث و مباحثه كرنا بحى سيكمين مح اور يه جهوري طرز تعليم بهي مو كاكيونكد بجول كي ابني رائ كي ابمیت ہو گ۔ اور اگر بچوں کو امتحان میں اجازت دی جائے کہ وہ اپنی رائے کے مطابق جواب لکمیں تو بچه آزاد ہو گا اور اپنی رائے کا خود ذمہ دار ہو گا اور احساس خود مخاری برسے گا کیونکہ بچہ محسوس کرے گاکہ وہ خود سوچنے کے لائق ہے۔

لکن جموری طریقہ تدریس جو ایک حلوی نظریے کی بجائے متباول نظریات کے موازنے پر بنی ہو تا ہے، بنیاد پرستی اور قوم پرستی کے مقاصد سے کرا جاتا ہے۔ چونکہ جموریت اور بنیاد پرسی میں بنیادی تضاو ہے الذا جموری طرز تعلیم بنیاد پرسی کو کمزور كرنا ہے۔ بدقتمتی سے ہمارے حكمران جمہوری طرز تعليم كے قائل خميں ہيں كيونكه پھر بچہ سوچنے گے گا اور اس کا شعور تقیدی ہو جائے گا۔ تقیدی شعور کی وجہ سے وہ ریاسی بنیاد برسی بر سوال اٹھانے لکے گا اور معاشرے کے غالب نظریات سے نجلت ماصل کر کے خودمخار شہری بن جائے گا۔ چنانچہ ماری درس کتب اسے ایک بی مادی نظریہ دینے پر مصریں اور کسی بھی دو سرے نظریدے سے نہ تو روشناس کرواتی ہیں اور نه كروانا چاہتى ميں- چنانچه طريقه تدريس جوكه نصابي تعقبات كو توڑنے كى صلاحيت ر کھتا ہے ان تعقبات کو مزید بردها تا ہے۔ جمهوری طریقہ تدریس نصابی تعقبات کو توڑ سكتا ہے ليكن اساتذہ 'جو كه خود اس نظام تعليم كى پيدادار ہوتے ہيں' رنا لگانے كا طريقه استعال کر کے کتاب گھوٹ کر بچوں کو بلا دیتے ہیں۔ تدریبی کتب کے تعقبات بچوں کو ایک نفرت سے بھرپور اور تشدد پند مخص بنا دیتے ہیں۔ ایبا مخص جو ہر دم مرنے مارنے پر آمادہ ہو اور اپنے سے فرق نداہب کے لوگوں اور دوسری قوموں سے شدید نفرت کے جذبات رکھتا ہے۔ اس قتم کی زائیت والا مخص سپایی عجلد یا پھر فرقہ ورانہ جماعتوں کے لشکروں کے لئے بہت اچھا ثابت ہو آ ہے۔ نفرت کی اس تعلیم و تدریس کے سب سے بڑے شکار ہندو مت اور یمودیت کے پیرو ہوتے ہیں۔ مثل کے طور پر پنجاب فیکسٹ بک بورڈ کی دو سری جماعت کی کتاب "میری کتاب" میں مندرجہ ذیل جملے ملتے ہیں:

بر صغیری تقتیم کے دوران مسلمانوں نے ایسے افراد کی بھرپور مدد کی جو پور مدد کی جو پور مدد کی جو پور مدد کی جو پاکستان چھوڑ کر جانا چاہتے تھے لیکن بھارت کے لوگوں نے مسلمان مهاجرین مسلمان مهاجرین مسلمان مهاجرین سے بھری ہوئی بسوں ٹرکوں اور ٹرینوں پر حملہ کرتے اور انہیں

## قتل کرتے اور لوٹ مار کرتے تھے۔

چنانچہ اس قتم کے جملوں میں خود کو بہت اچھا ظاہر کیا گیا ہے اور اپنے کالف کو ظالم کے طور پر چیش کیا گیا ہے۔ اگرچہ کئی مسلمانوں نے ہندوؤں کی اور ہندوؤں نے فسلوات کے دوران مسلمانوں کی مدد بھی کی' اور ساتھ دیا لیکن یہاں صرف یکطرفہ تصویر چیش کی گئی ہے جس میں تمام ہندو ظالم ہیں اور تمام مسلمان اچھے۔ ایک بچہ جو یہ عبارت پڑھے گا ہندوؤں کے خلاف مشتعل ہو گا اور ان سے نفرت کرے گا کیونکہ تصویر کا دوسرا رخ نہیں دکھایا گیا جس میں مسلمانوں نے بھی ہندوؤں پر مظالم ڈھائے

اور قتل و غارت گری کی- قتل و غارت کی کوئی وجہ نہ بتانے کے نتیج میں بچہ سمجھے گا کہ شاید ہندو فطری طور پر ہی برے ہوتے ہیں کیونکہ اسے تاریخی عوامل سے روشناس نہیں کروایا گیا-

1997ء 1998ء اور 1999ء میں تیار کی گئی دری کہوں سے ہندو دشمنی واضح نظر آتی ہے اور معلوم ہو تا ہے کہ اس کا استعال کر کے خود اپنی شاخت کی تقیر کی جا رہی ہے۔ جو ملک یا قوم اپنی شاخت کے بارے میں پراعتاد نہیں ہوتے اور انہیں ہر دم اپنی پہچان کے جموٹا ثابت ہو جانے کا خوف ہو تا ہے 'وہ مسلسل اس شاخت کا پرچار کرتے ہیں باکہ دو مرول کو بھی اور خود کو بھی اس شاخت کی سچائی کا قاتل کر لیں۔ انہیں قوی اور خرجی شاخت کو مسلسل ترو آزہ کرنے کی ضرورت رہتی ہے۔ چنانچہ معاشرتی علوم ر زبانوں کے نصاب کی مدد سے وہ ہر دم اپنی منفرد پہچان کا پرچار کرتے رہتے ہیں۔ تال کے طور پر 1998ء میں آٹھویں جماعت کے لئے تیار کی گئی معاشرتی علوم کی کتاب وک پہنجاب فیکسٹ بک بورڈ نے تیار کی ہے 'میں مندرجہ ذیل جملے میں :

ورمیان اپنے اپنے حقوق کے لئے ایک جدوجمد شروع ہو گئے۔ ہندہ اپنی غالب اکثریت کے بل ہوتے پر مسلمانوں کے حقوق کو بھی پامل کرنا چاہتے تھے۔ 1940ء تک دونوں اقوام میں کئی معلمات پر انقاق بھی ہوا مگر مجموعی طور پر مسلمانوں میں ہندوؤں کے بارے میں یی تاثر اجاگر ہوا کہ ہندو کسی طور پر مسلمانوں کے حقوق کا تحفظ نہیں کرنا چاہتے تھے بلکہ وہ انہیں آپنے زیر سلط رکھنا چاہتے ہیں۔ اس کی واضح مثل کانگریی وزارتوں میں ہندووں کا مسلمانوں سے سلوک تھا۔ (صفحہ 107)

اوپر دیئے گئے اقتباس سے معلوم نہیں ہو تا کہ ہندو کیوں سلمانوں کے حقوق نہیں دینا چاہتے سے اور کیوں ان پر تسلط جمانا چاہتے سے۔ کیا اس کی تاریخی وجوہات محیں؟ کیا تمام ہندو بی سلمانوں کے خلاف سے؟ کیا کوئی ان میں حق بھی تھا کہ نہیں؟ مسلمانوں کا اپنا رویہ ان کی جانب کیا تھا؟ ان سوالوں کے کوئی جواب نہیں کیونکہ مقصد بچ کے ذہمن میں یہ والنا ہے کہ ہندو مسلمانوں کے دشمن سے اور انہیں حقوق نہیں دینا چاہتے ہے۔ ایی کتب میں کانگرلی وزاروں کا ذکر کرتے ہوئے مصنف لکھتے ہیں کہ ب

ہندووں نے کا گریی حکومت کو ہندو راج کا نام دیا اور اس کے ساتھ بی مسلمانوں پر ظلم و تشدو شروع کر دیا۔ منظم سازش کے تحت مسلمانوں کے خلاف جا بجا ہنگاہے ہوئے۔ حکومت کی شہ پر ہندو فنڈوں نے مسلمانوں کو قتل کرنا شروع کر دیا۔ مسلمانوں کی جانوں و آبو خطرے میں پڑ گئی۔ کا گرس نے مسلمانوں کی تمذیب و ثقافت کو بات 'خہب اور روایات کو مثانے کے لئے اپنی پوری قوت صرف کر دی۔ سرکاری عمارتوں پر کا گری جھنڈے امرائے گئے۔ مسلم آزاد گیت "بندے مازم" کو قوی ترانہ قرار دیا گیا۔ یہ ترانہ مسلم وشمنی اور بت پرسی کے توی ترانہ قرار دیا گیا۔ یہ ترانہ مسلم وشمنی اور بت پرسی کے تھیل پر بنی تھا۔ اور اس میں مسلمانوں سے نفرت کرنے کی تعلین تھی۔ اور اس میں مسلمانوں سے نفرت کرنے کی تعلین کے عدالتوں کی بروں 'سُولوں اور دو سرے اداروں میں ہندی رائج کرنے کی بروں 'سُولوں اور دو سرے اداروں میں ہندی رائج کرنے کی بروں 'سُولوں اور دو سرے اداروں میں ہندی رائج کرنے کی بروں کوشش کی گئی۔ ودھیا مندر اور واردھا سکیم کے نام سے

تعلی منصوبے بنائے گئے جس کے ذریعے تعلی اداروں میں تمام نماہب سے تعلق رکھنے والے طلبہ کو ہندو ثقافت اپنانے پر مجبور کیا گیا۔ تعلی اداروں میں روزانہ پر محائی کا آغاز کانگری جمنڈ ب کو سلای دینے بندے مازم کا گیت گانے اور گاندھی کی تصویر کی پوجا کرنے سے ہو تا تعلہ گاندھی کے علادہ کئی دو سرے ہندو رہنماؤں کو قوی ہیرو بنا کر تعلی اداروں میں چیش کیا جاتا۔ اس فتم کی مختف سرگرمیوں کے ذریعے ہندو نہ جب کو اجاگر کرنے اور مسلمانوں کی تمذیب و نقافت کو منے کرنے کی کوشش کی گئے۔ اور مسلمانوں کی تمذیب و نقافت کو منے کرنے کی کوشش کی گئے۔ (صفحہ 104 تا 105)

معاشرتی علوم کی آٹھویں جماعت کے اس اقتباس کو پڑھ کر ہندووں کے خلاف نفرت کے جذبات ابھرتے ہیں اور وہ شیطان صفت لوگ معلوم ہوتے ہیں۔ پھر سازش کی تھیوری کو استعال کر کے مصنف فرماتے ہیں کہ مسلمانوں کے خلاف ہنگامے سازش کا نتیجہ تھے۔ یہ سازش کس نے کی کیوں کی اور کیسے کی ان سوالات پر کوئی روشنی نہیں ڈالی مٹی۔ اس کے بعد ہندوؤں کو غنڑا کما گیا ہے جو کہ مسلمانوں کے جان و مال کے وسمن تھے۔ کیول وسمن تھے؟ کچھ بتا نہیں۔ پھر طالب علم کے ذہن میں ہندوؤں کے خلاف مزید نفرت و حقارت کے جذبات پیدا کرنے کی غرض سے انہیں مسلمانوں کے جان و مال کے علاوہ ان کی عزت و آبو کے دشمن قرار دیا گیا ہے۔ کیا مسلمان مجمی ان کے وسمن سے کہ نہیں؟ کیا مسلمانوں نے بھی قل و غارت کیا کہ نہیں؟ کیا مسلمان بھی ان کی عزت و آبرو کے وشمن تھے کہ نہیں؟ ان سوالات کا کوئی جواب نہیں مایا۔ مسلمانوں نے کیا خاموش تماشائی کی طرح میہ سب کچھ دیکھا؟ اگر ہاں ' تو کیوں؟ ان تمام سوالات کو ابھرنے نہ دینے کی وجہ سے بچہ قائل ہو سکتا ہے کہ تمام ظلم و ستم یک طرف تھا اور ہندو' تمام کے تمام بطور قوم ہی ظالم و جابر اور عرت و آبرو لوشخ والے ہیں۔ چنانچہ بچہ ان سے دلی نفرت کرنے کو تیار ہو جاتا ہے اور اس کے دل میں ہندوؤں کے خلاف تشدد کرنے کے جذبات برھتے ہیں۔ عزت و آبرد اور جان و مال کے بعد

ہندوؤں کو مسلمانوں کی تہذیب و نقاضت کا دسمن ٹھرایا گیا ہے اور دعویٰ کیا گیا ہے کہ انہوں نے مسلمانوں کا کلچر تباہ کرنے کی سکیم بنائی اور تعلیمی اداروں کے ذریعے اسے پورا کیا۔ جب نیچ کے دل میں یہ خوف بٹھا دیا جائے کہ کوئی اس کا انہ ابدی دشمن ہے اور اس کی جان و مال اور تہذیب و نقاضت کو منانا چاہتا ہے ' تو تشدد کے جذبات باآسانی ابحر آتے ہیں اور جی چاہتا ہے کہ ہم اسے پہلے منا دیں۔ چنانچہ یہ کمہ کر کہ دوسرا ہمیں فنا کرنا چاہتا ہے اپنے اندر کے تشدد کے جذبات کو جواز فراہم کیا جاتا ہے اور اپنا شعوری اور لاشعوری تشدد کا جذبہ تقویت پاتا ہے اور جائز معلوم ہوتا ہے۔

یا کتانی حکمران بھی حاوی تہذیب اور ندہب کے پھیلاؤ کے لئے تعلیمی نظام کو استعال کرتے ہیں اور حمد و نعت کے ساتھ سکولوں میں دن شروع ہو آ ہے' اور پاکستانی جھنڈے کو سلام کیا جاتا ہے اور ہر مضمون میں اسلامی تعلیمات پر زور دیا جاتا ہے۔ کین ہندوؤں کا ایسا کرنا بہت غلط قرار دیا گیا اور پاکستانی حکومت کا بھی فعل قاتل ستائش سمجماً جا ہا ہے۔ پاکستان میں بھی زہبی اقلیتیں ہیں جن کی ترزیب و نقافت مثلنے کی ہر دم كوشش موتى ہے كين يمل بم النے اعمال سے نظريں چرا ليتے ہيں اور جب نساب میں لکھ دیتے ہیں کہ تمام پاکتانی مسلمان ہیں تو مسیحی اور ہندو بچوں کے جذبات کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔ لیکن کانگرس کا ایبا کرنا حقوق کی پامل تھا۔ ہارا اپنا وہی بات کرنا جائز قرار دیا جاتا ہے۔ آٹھویں جماعت کے طلبا تقریباً 12 یا 13 برس کی عمر کے بیچے ہوتے ہیں۔ جب ایک 13 برس کا نوجوان بچہ نفرت سے بھرے ہوئے یہ جملے رہھے گا تو اس کی ذات اور پہچان کو تھیں بنیے گی اور وہ انقام لینا چاہے گا۔ اس عمر میں اکثر بیج اکثر این صنفی شاخت کی تغیر کر رہے ہوتے ہیں اور بیہ جان رہے ہوتے ہیں کہ میں مرد مول یا عورت مردول کی صفات کون سی مونی جامیس اور عورتول کی کون سی موتی بير- ايك 13 برس كا الركا انقاى جذبات وفرت اور تشدد كو باآساني ابي ذات كا حصد بنا سکتا ہے۔ اور اگر ان صفات کو زہبی اور قومی رنگ دے دیا جائے تو وہ مرنے اور مارنے پر تیار ہو جاتا ہے۔ بچوں کی اس نفسیات کو مد نظر رکھ کر مرداگل کی کچھ ایس تصویر بنائی جاتی ہے کہ ہر بچہ چاہتا ہے کہ مجلبہ عازی شمید یا ہیرو بے اس کے

جارحانہ جذبات کو نفرت کے ایجنڈے کے لئے بردے کار لایا جاتا ہے۔

تمذیب و نقافت کے مٹائے جانے کے خوف کو سائے رکھ کر علیحدگی اور دوری کا جواز فراہم کیا جاتا ہے۔ بچوں کو اس بات سے ڈرا ڈرا کر کہ ہندو ان کا دشمن ہے جو انہیں ختم کر دینا چاہتا ہے اور ان کی ذات و شاخت کو مٹا دینا چاہتا ہے مسلمانوں کی علیحدگی کی تحریک کا جواز نکالا جاتا ہے۔ تمذیب و فقافت اور جان و ملل کو مٹا دینے والے جملوں کے بعد معاشرتی علوم کی آٹھویں کی کتاب کے مطابق:

اس موقع پر قائداعظم نے فرایا کہ برصغیریں اسلام اور ہندومت دو الگ ندہب ہیں اور مسلمان یماں ایک اقلیت نمیں بلکہ الگ قوم ہیں۔ مسلمانوں کا انداز فکر' تهذیب و ثقافت' تمن' معاشرت اور رسم و رواج الگ ہیں۔ لنذا انہیں اپنا علاقہ' اپنا وطن اور اپنی ریاست الگ چاہئے باکہ یہ ایک آزاد اور خود مخار قوم کی حیثیت سے اپنا تشخص قائم رکھ سکیں۔ (صغہ 108)

اس اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مسلماناں اور ہندووں کو اس قدر الگ کر دیا گیا ہے کہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ دونوں کوئی ملید ، مخلوق ہوں۔ ہزاروں ہرس کا اکنے رہن وستیاں کرنا اور کیساں ثقافت میں حصہ لینا یوں فراموش کر دیا گیا ہے جسے دونوں علیود مطول میں مقیم سے۔ مسلمانوں اور ہندوؤں نے کئی سو سال ایک جسے رسم و رواج والیات کیاس مقبل بینا وغیرہ اپنائے لیکن مسف کے مطابق ان دونوں قوموں میں کوئی جیز ملتی جلتی نہیں ہے۔ بچوں کے زہنوں پر اس فرق کو بھا کر انہیں ہندوؤں سے مزید دوری کے جذبات سے ہمکنار کیا جاتا ہے اور ان سے بھاگی اور اجنبیت کے اصابات دوری کے جذبات میں۔ چنانچہ کمی قتم کے بھائی چارے وستی یا باہمی تعلقات کی مخبائش ہیں رہتی اور انسان ہونے کے نامے جو مشاہت ہوتی ہے اسے جھالا دیا جاتا ہے۔

ہندوؤں اور دو سرے نداہب سے اپی منفرد شافت کی تغییر کو مزید آگے برھاتے ہوئے پاکستان کے اندر بسنے والوں کی تہذیب کو کیساں قرار دے دیا جاتا ہے ناکہ علیحدگ کے نظریے کو بھی تقویت ملے اور قومی یک جہتی کا جذبہ بھی پیدا ہو۔ مثال کے طور پر چھٹی جماعت کی معاشرتی علوم کی کتاب جو کہ اپریل 1998ء میں پنجاب ٹیکسٹ بک بورڈ نے تیار کی' اس میں لکھا ہے کہ:

آج ہم سب پاکتانی ایک خاص اور منفرد انداز سے زندگی گزارتے ہیں۔ ہمارا لباس ، ہماری موسیقی ، ہماری زبان ، ہمارا سوچنے کا انداز وغیرہ سب میں انفرادیت ہے جو ہر لحاظ سے دو سرے ممالک اور علاقوں کے لوگوں سے مختلف ہے۔ یہ انداز سینکروں سال سفر کے بعد ہم تک پنچا ہے۔ (صفحہ 64)\_

اس اقتباس میں نہ صرف دو سرے ملکول اور قوموں سے اپنی علیحد گی کو جواز فراہم کیا گیا ہے اور وعویٰ کیا گیا ہے وہ ہم سے بالکل مختلف ہیں' بلکہ پاکستان کے اندرونی اختلافات مناوات اور فرق کو قطعی طور پر نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ پاکستان کے اندر آج بہت ی قومیں بہتی ہیں جو ایک دوسرے سے مختلف ہیں اور جن کے لباس موسیقی اور طرز زندگی میں بہت فرق ہے۔ مثل کے طور پر سندھ ' پنجاب اور بلوچستان اور سرحد کے رسم و رواج میں فرق ہے۔ اس کے علاوہ سیجیوں اور مسلمانوں کی روایات میں فرق ہے لیکن بنیاد پرست قومیت کے نظریے کے تحت زہبی بنیادوں پر انہیں جھوٹے انداز میں کیسال کر دیا گیا ہے۔ مختلف مسلمان ملکوں میں بھی آپس میں تمذیب و نقافت کا فرق ہے لیکن زہبی بنیاد پر تی کا نقاضا ہے کہ اس فرق کو چھپایا جائے اور سب کو ایک اس کما جائے۔ حقیقت یہ ہے کہ پاکستان کے مختلف علاقوں کی تہذیب و نقافت بھارت کے علاقول سے زیادہ مشاہت رکھتی ہے' لیکن بھارت کیونکہ ہندوؤل كا ملك كروانا جايات اس كے ساتھ مشاہت كو اجاكر كرنا كافريا غدار ہونے کے برابہ سمجھ جاتا ہے۔ چنانچہ بنیاد برست قومیت کے تحت تشکیل دیا گیا علم دوریاں اور نفرتی تو بدا کر لیتا ہے لیکن قربت علوص مجت اور رواداری پدا نہیں کر سکتا۔ صوبہ بلوچتان میں 1999ء میں چھنے والی معاشرتی علوم کی پانچویں جماعت کی کتاب بھی ایسے بی تنصبات سے بھربور ہے۔ اس کے صفحات 3 سے لے کر 5 تک برصغیر ہندوستان کی تاری ہے متعلق ہیں اور یہ ساری تاریخ میروز' اور جنگ و جدل کے نقطہ

نظر ہے ککھی گئی ہے۔ اس میں محمہ بن قاسم اور محمود غزنوی' شماب الدین غوری اور وگر فاتح بھرے بڑے ہیں اور عام لوگوں کی زندگی کے بارے میں کچھ بھی نہیں ہے-چنانچہ تاریخ میں اہم وہ ہے جس نے و مثمن کے شنرادوں کو فکست دی اور جنگ و جدل ک- ای کتاب میں سبق نمبر 2 جو کہ صفحہ 6 سے لے کر صفحہ 7 تک ہے "ہندو مسلم تہذیب میں فرق" پر مشمل ہے۔ اس پورے باب میں جماعت پنجم کے بچوں کو ان دونوں نداہب کے فرق کے بارے میں اس طرح بتایا گیا ہے کہ ہندوؤں سے دوری اور نفرت کے جذبات پدا ہوں اور مسلمانوں کی شان و شوکت کا احساس ہو۔ یہ تاثر پیدا کیا گیا ہے کہ ہندو جھوٹے خداؤں کو پوجتے تھے اور ان میں ذات بات کا فرق تھا جبکہ سب مسلمان برابر میں اور ان کا ایک خدا ہے۔ اس طرح مسلمانوں کی برتری کا تاثر پیدا کیا گیا ہے تاکہ بچوں کو مسلمانوں سے رغبت کا احساس ہو اور ہندوؤں سے کرہت آئے۔ اس سبق کے آخر میں جس فتم کے سوالات دیئے گئے ہیں ان سے بیچ کے ذہن پر صرف ایک بچ اور ایک جھوٹ کا تاثر پیدا ہو تا ہے۔ وہ یہ سوچنے سے قامر رہتا ہے کہ کئی متباول سیج اور کئی متباول جھوٹ بیک وقت معاشرے میں موجود ہوتے ہیں اور حتی طور پر جھوٹ اور سچ کا فیصلہ کرنا بہت مشکل ہے۔ اس کئے تجریاتی طرز تعلیم کی ضرورت ہے جو کہ نہیں مایا جاتا کیونکہ صرف ایک سیج ثابت کرنا ضروری ہوتا ہے۔ سوال ہے کہ "ورست کے آگے سب کا نشان لگائیں اور غلط کے آگے + کا نشان لكائير-" كراس فتم كے بيانات وئے كئے بين كه: اسلام ميں تمام انسان برابر بين-مصنف کا مقصدیہ ہے کہ اس سے آگے بچے درست کا نشان ( 🗸 ) لگائے۔ لیکن میر بات بے حد قابل بحث بے کہ جمار اسلام میں مرد اور عورت کی برابری پر بہت بحث و مباحثہ ہے اور کبتاتی ہے ۔ کا نظام مسلمان معاشروں نس بھی رائج ہے چنانچہ حتى طور يركمناك تمام مسلمان برابر بين حقيقت ك معابق سين ب- ليكن سوال كي قتم الیبی ہے کہ بچیہ (+) کا نشان نہیں لگا سکنا کیونکہ اس کے پاس صرف دو انتخاب ہیں۔ اگر وہ (+) کا نشان لیعنی نلط کا نشان لگائے گا تو نس ہو جائے گا۔ چنانچہ اسے مجبورا" ( 🗸 ) تعیم کا نشان لگانا ہو گا اور ایک قابل بحث بات کو تمتمی سچ کمنا ہو گا۔ اس

طرح امتحانات اور نیسٹ بچوں کے علم پر قابو پاتے ہیں اور اسے محدود کردیتے ہیں آکہ بچہ کسی عمل کا ایک ہی پہلو دکھ سکے اور دیگر پہلو پر کھنے سے گریز کرے۔ باتی سوالات بھی اس فتم کے ہیں کہ "ہندو مسلم تمذیب کا فرق چھ جملوں میں لکھیں" یا "ان دونوں کی نقافت کا موازنہ کریں۔" پوری کی بوری تمذیب و نقافت کو صرف اور صرف نہ ہی ڈھانچ میں ڈھال دیا گیا ہے۔ دُھانچ میں ڈھال دیا گیا ہے۔

بلوچتان ہی کی جماعت پنجم کی معاشرتی علوم ہیں سبق نمبر 3 کا عنوان ہے "آزاو مسلم ریاست کے قیام کی ضرورت۔" اس ہیں ایک دفعہ پھر مسلمانوں کو قابل تعریف اور ہندوؤں کو قابل ندمت ٹھرایا گیا ہے۔ معلوم ہو تا ہے کہ ہندوؤں کو برا بھلا کے بغیر ہم اپنی بچان کے بارے میں پراختاہ محسوس نہیں کرتے۔ مصنف کے مطابق: ہمارا دین سکھاتا ہے کہ غیر مسلموں سے بیار محبت سے پیش آئیں اور ان سے اچھا سلوک کریں۔ ای لئے مسلمان بادشاہوں نے ہیشہ ہندوؤں سے بہترین سلوک کیا۔۔۔ لیکن ہندوؤں نے ہیشہ مسلمانوں کو آبنا و شمن سمجھا۔ وہ مسلمانوں کے ساڑھے گیارہ سو مسلمانوں کو آبنا و شمن سمجھا۔ وہ مسلمانوں کے ساڑھے گیارہ سو مسلمانوں کو قوم ملمانوں کے خلاف سازشیں کرنے لگتے۔ (صفح میں موقع ملما مسلمانوں کے خلاف سازشیں کرنے لگتے۔ (صفح

اں اقتباں کے شون ہیں اعتباف ہے کہ مسلمانوں کو تلقین کی گئی ہے کہ غیر مسلموں کے ساتھ اچھا ساک رہے۔ سین پاکستان میں جداگانہ انتخابات اور ناموس رسالت کے قوانین کے تحت غیر مسلموں سے بدترین سلوک کیا گیا ہے۔ اس اقتباس سے بھی یمی ناثر ملتا ہے کہ تمام مازشیں ہندوؤں کی طرف سے ہو کیں اور ایک دفعہ پھر کوئی وجہ نہیں ملتی کہ آخر اس قدر اچھے سلوک کے باوجود وہ مسلمانوں کے دشن کیوں ہے۔ سامراتی عوامل کو قطعی طور پر نظرانداز کر کے سازشی تھیوری کا سمارا لیا گیا ہے اور معلوم ہو تا ہے کہ اچھائی مسلمانوں کی اور برائی ہندوؤں کی اولی و ابدی فطری سے اور معلوم ہو تا ہے کہ اچھائی مسلمانوں کی اور برائی ہندوؤں کی اولی و ابدی فطری سے ابنات نہ سے نے بوچھ سکیں کہ آخر

ہندو مسلمانوں سے اس قدر مختفر کیوں تھے 'بچوں کے ذہن کھولنا ممکن نہیں ہو گا۔ اس میں بھی ''درست یا غلط'' طرز کے سوالات میں سلوہ حقائق کی بجائے قاتل بحث بیانات شامل ہیں' مثال کے طور پر ''ہندوؤں اور مسلمانوں کی نقافت ایک تھی۔'' مصنف کے مطابق نیچے کو غلط (+) کا نشان لگانا چاہئے لیکن اگر کوئی بچہ کیسانیت کا مشاہرہ کر کے لکھ وے کہ صحیح ہے اور کیج ( 🗸 ) کا نشان لگا دے تو وہ فیل قرار دیا جائے گا۔ چنانچہ امتحانول کے ذریعے غالب نظریات کا پرچار معظم و مضبوط ہو جاتا ہے۔ ای طرح ایک جملہ ہے کہ "ہندوؤں نے اپنے حقوق کے تخفظ کے لئے 1885ء میں کون می جماعت قائم کی" اور جواب ہے "انڈین نیشل کانگرس" لیکن یہ بلت بھی قابل بحث ہے کہ کیا کانگرس صرف ہندووں کی نمائندہ جماعت تھی یا قومی جماعت تھی۔ اس بات پر آریخ وان ابھی تک بحث کر رہے ہیں لیکن مصنف نے طے کر لیا ہے کہ کانگرس صرف ہندوؤں کے حقوق کے تحفظ کے لئے بنائی گئی۔ اس طرح صفحہ 11 پر سوال ہے کہ " اگريزول نے كن كو ملازمتول كى سولتيں دين؟" جواب ميں تين اتناب ديئے كئے ہيں ہندوؤں' مسلمانوں یا عیسائیوں کو- حقیقت ست پیپیدہ ،وتی ہے یونکہ ملازمتوں کا انحصار سرکاری امتحان کے پاس کرنے یہ تھا اور بندو انگریزی تعلیم ماصل کرتے تھے۔ لیکن بچوں کے ذہنوں میں یہ بٹھایا جا رہا ہے کہ انگریزوں نے محض تعصبات کی وجہ سے ہندوؤں کو ملازمتیں دیں۔ اس قتم کی خاموشیاں ادر بیانات مذہبی اور دیگر تعصبات کو متحکم کر کے تاریخ کے مضمون کو صرف اور صرف ندہی بنیادول کے مطابق وصال دیتے ہیں اور تاریخ کا دو سرا رخ اود سرے نظریات دب جاتے ہیں۔

بنیاد پرست قومیت کے تحت لکھا گیا نصاب اور دری کتابیں تمام دو سرے ذاہب کو حقیر اور کمتر اور برا جابت کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ ہندوؤں کو برا بھلا کنے کے علاوہ اننی کتابوں میں سکھوں کو بھی بطور ایک ذہبی گروہ برا' طالم اور حسی القلب کما گیا ہے۔ مثال کے طور پر مارچ 1998ء میں شائع ہونے والی چوتھی جماعت کی معاشرتی علوم کی کتاب میں یہ الفاظ طبتے ہیں:

1707ء میں اورنگ زیب بادشاہ کے انقال کے بعد مغل سلطنت

بہت کمزور ہو گئی اور دبلی کے ماتحت مختلف صوبے بغاوت اور انتشار کا شکار ہو گئے۔ پنجاب کی حکومت کمزور ہونے پر سکھوں نے اپنا اثر بردھانا شروع کیا اور پنجاب کے برے شہوں کو لوٹنا شروع کر دیا۔ سکھوں نے لاہور اور ملتان کو خاص طور پر کئی مرتبہ لوث مار اور قتل و غارت گری کا شکار بنایا۔ آخر کار پنجاب پر سکھ حکران رنجیت سکھ نے اپنی حکومت قائم کر لی۔ اس دوران سکھوں نے ہندوؤں اور مسلمانوں پر بہت ظلم کئے۔ خاص طور پر سکھوں نے مسلمانوں کی عبادت گاہوں' مختلف مزاروں اور درسگاہوں کو تباہ کیا۔ (صفحہ 82)۔

اس دفعہ نفرت کا نشانہ سکھ ندہب کے لوگوں کو بنایا گیا ہے۔ انہیں بھی ظالم ' جابر اور لوٹ مار اور قتل و غارت گری کے شوقین لوگوں کی طرح چیش کیا گیا ہے۔ ایک دفعہ پھر مصنف کوئی وجہ بیان نہیں کرتے کہ سکھ اسنے ظالم و جابر کیوں ہے اور قتل و غارت گری کیوں کرتے ہے۔ سکھوں کے بارے میں بھی کی تاثر چیش کیا گیا ہے کہ وہ فطری طور پر بی ظالم و جابر ہے۔ ان کے بارے میں یہ لکھ کر کہ انہوں نے مسلمانوں کی عبادت گاہوں کو جاہ کیا' ان کے لئے پڑھنے والے کے دل میں نفرت پیدا کی گئی عبادت گاہوں کو جاہ کیا' ان کے لئے پڑھنے والے کے دل میں نفرت پیدا کی گئی طور پر چیش کیا جاتا ہے' وہاں یہ نہیں مسلمانوں کو اس قدر بماور اور شجاعت مند کے طور پر چیش کیا جاتا ہے' وہاں یہ نہیں بتایا جاتا کہ کیا مسلمانوں نے اپنے جان و مال' عبادت و آبرو اور عبادت گاہوں کی خفاظت کی کہ نہیں۔ کیا وہ خاموش تماشائی بنے عبان و غارت گری نہیں کی؟ اس قتم کی درسی کاہوں میں رہے؟ کیا انہوں نے کوئی قتل و غارت گری نہیں کی؟ اس قتم کی درسی کاہوں میں تجریاتی ذبن کو دعوت نہیں وی جاتی بلکہ عاوی نظریات ذبن پر مسلط کر دیتے جاتے ہیں اور سوال پوچینے کی اجازت نہیں ہوتی۔

جنل ہندوؤں اور سکموں کو پیکر برائی کے طور پر پیش کیا جاتا ہے' وہاں ظالم و جابر مسلمان بادشاہوں کو نیک اور عظیم اشخاص کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ مارچ 1997ء میں چھپنے والی تیسری جماعت کی معاشرتی علوم کی کتاب میں مندرجہ ذمل الفاظ ملتے ہیں : شاہ جمال کا بیٹا اورنگ زیب عالمگیر بڑا نیک باوشاہ تھا۔ اس نے لاہور میں بادشای مسجد بنوائی۔ اس کا شار دنیا کی بردی مسجدوں میں ہو تا ہے۔ (صفحہ 10)

تاریخ دان ہمیں بتاتے ہیں کہ اس نیک بادشاہ نے تخت پر بیلھنے کی خاطرایے تین بھائیوں' داراشکوہ' مراد اور شجاع کو قل کر ڈالا۔ اس کے علاوہ اس نیک ترین حکران نے اپنے والد شاہ جہاں کو عمر کے آخری دور میں قید میں رکھا۔ ہم یہ حقائق بچوں سے کوں چھاتے ہیں؟ کیا ہم اس حقیقت کو تتلیم کرنے سے قاصر ہیں کہ مسلمانوں میں بھی قتل و غارت گری کے جذبات بھرپور تھے اور اس باوشاہ نے تو اپنے مسلمان بھائیوں کو مارا؟ کیکن شناخت کی تقمیر میں ہم خود کو اچھا اور دو سرے کو برا کہتے ہیں۔ اورنگ زیب کا رویہ ' مورخوں کے مطابق ' غیر مسلموں سے اچھا نہیں تھا۔ بلکہ اس کے مقابلے میں شمنشاہ اکبر کا روبیہ رواداری سے محربور تھا۔ لیکن بنیاد پرست قومیت رواداری پر یقین نهیں رکھتی۔ چنانچہ ظالم مسلمان بادشاہ بھی نیک بن جاتے ہیں اور رحمل مندو بھی ظالم کملاتے ہیں۔ بنیاد پرست قوم پرسی میں نود کو برا اور عظیم ابت كرنے كے لئے برائى كا استعال مو يا ہے اور شان و شوكت كا برجار مو يا ہے ماكمہ لوگ مرعوب مو جائیں۔ اس کئے مصنف باوشاہی مسجد کا ذکر کرتے اور یہ اس شیل بھولتے کہ یہ ونیا کی بری مجدول میں سمجی جاتی ہے۔ جب عالمی طاقتوں کے آگے اسان چھوٹا اور بے بس محسوس کر رہا ہو تو بری بوی چیزوں کا سارا لے کر اپنے چیوٹ ین کے احساس سے فرار حاصل کیا جاتا ہے۔

بنیاد پرست قومیت بنگ و جدل کے جذبات کو مشتعل کرتی ہے اور جنگ کو مثبت اور قابل ستائش فعل کے طور پر پیش کرتی ہے۔ اس میں جہاد کا نظریہ مرکزی حیثیت رکھتا ہے اور ہیرو بنانے کا رحجان برھ جاتا ہے۔ کیونکہ بنیاد پرستی سے متاثر قومیت میں وشمن کی بہت اہمیت ہوتی ہے اور دشمن کے بغیرا پی ذات بھی حقیقی نہیں معلوم ہوتی اس طرز کی قوم پرستی میں دشمن کو ایک طرف ظالم و جابر تو دو سری طرف کمزور 'چالباز اور کمینہ بھی دکھایا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر ستبر 1965ء کی جنگ کے بارے میں

جماعت پنجم کی معاشرتی علوم کی کتاب میں ہمیں مندرجہ ذیل جملے طبتے ہیں:

بھارت میاست جمول و کشمیر میں رائے شاری سے لگا آر انکار

کر تا رہا اور پاکستان کو باقی معاملات میں بھی نئک کرنے لگا۔ بھی

دریاوں کا پانی بند کر دیتا تو بھی کشمیریوں پر ظلم و ستم ڈھانے

شروع کر دیتا میمال تک کہ 6 ستمبر 1965ء کو اچانک رات کے

وقت لاہور کی سرحد پر بھارت کی فوج نے جملہ کر دیا کین انہیں

منہ کی کھانا پڑی۔ بھارت کی فوج نے جملہ کر دیا گئن انہیں

مرحدی علاقوں میں بھیل گئی اور پاک فوج نے بھارت کے کئی

علاقے فتح کر لئے۔ جب بھارت کو فلست ہونے گئی تو اس نے

اقوام متحدہ میں جنگ بند کرانے کی درخواست کی۔ جنگ ختم ہو

اقوام متحدہ میں جنگ بند کرانے کی درخواست کی۔ جنگ ختم ہو

مارچ 1998ء)

اگرچہ یہ بالکل صحیح ہے کہ بھارتی عکومت کشمیریوں کے جائز حق خود اراویت کو پالل کر رہی ہے اور اسے وہاں رائے شاری کروانا چاہئے تھی۔ آہم باتی جملے کچھ عجیب و غریب معلوم وہ جیں۔ بیا صرف بھارت ہی پاکتان کو تنگ کرتا تھا؟ کیا تعلق دو طرفہ نہیں تھا؟ کیا واقعی بھارت جگ بار رہا تھا اس لئے اس نے جنگ بند کروا دی؟ ایک پانچ گن بزی طاقت اپ سے بہت چھوٹی فوج سے کیوں بار رہی تھی؟ مورخوں میں تو ابھی تک فیصلہ نہیں ہو سکا کہ جنگ بھارت نے شروع کی یا پاکتان نے۔ اس بات پر آری زانوں کی بحث جاری ہے اور پچھ کا خیال ہے کہ جنگ شروع کرنے والا پاکتان تھا۔ کہنے کا مقصد یہ ہے کہ قاتل بحث امور کو حتی سے طور پر پیش کر دیا جاتا ہے تھا۔ کہنے کا مقصد یہ ہے کہ قاتل بحث امور کو حتی سے کے طور پر پیش کر دیا جاتا ہے اور ان پر ہونے والی بحثوں سے بچوں کو آگاہ نہیں کیا جاتا۔ نتیجنا " بچے بھارت کو جارحانہ اور خالم اور پاکتان کو امن پند سمجھتے ہیں۔ پاکتان کی تعریف یہ کہ کر کی گئی جارحانہ اور خالم اور پاکتان کو امن پند سمجھتے ہیں۔ پاکتان کی تعریف یہ کہہ کر کی گئی جارحانہ اور خالم اور پاکتان کو امن پند سمجھتے ہیں۔ پاکتان کی تعریف یہ کہہ کر کی گئی اس بات پر زور دینا کہ بھارت نے اچانک رات کے وقت حملہ کیا یہ ظاہر کرنے کی

کو مشش ہے کہ بھارتی بزول تھے اور چھپ کر چوروں کی طرح حملہ کرتے تھے۔ وہ چالباز اور کیننے تھے اور ان میں دلیری نہیں تھی۔

تاہم پاکستانی فوج کو شکست خوردہ یا بردل دکھانا ذہبی قوم پرستی کے تقاضوں کے خلاف ہے۔ الذا 1971ء کی جنگ کے گرو خاموثی کی دیوار کھڑی کر دی گئی۔ صوبہ بگال کے ساتھ ' یا مشرقی پاکستان کے ساتھ ' یا مشرقی پاکستان کے ساتھ ' یا مشرقی پاکستان کے ساتھ مغربی پاکستان کے عکمرانوں کی ناانصافیوں اور ظلم کا کہیں تذکرہ نہیں ہے۔ بنگلہ دیش کیوں بنا اور دراصل کیا ہوا' یہ باتیں ذہبی قوم پرستوں کے لئے شرمندگی کا باعث بنتی ہیں۔ چنانچہ بنگلہ دیش کے قیام کو سازشی تھیوری کی لیپٹ میں ڈال دیا جا تا ہے۔ مثال کے طور پر مارچ 1998ء میں چھپنے والی جماعت بنجم کی اس کتاب میں 1971ء کا ذکر کچھ اس طرح کیا گیا ہے:

والے ہندوؤں کی مدد سے وہاں کے لوگوں کو مغربی پاکتان میں رہنے والے ہندوؤں کی مدد سے وہاں کے لوگوں کو مغربی پاکتان کے لوگوں کے خلاف بھڑکایا اور آخرکار دسمبر 1971ء میں خود بھی مشرقی پاکتان پر حملہ کر دیا۔ اس سازش کا نتیجہ یہ ہوا کہ دسمبر 1971ء میں مشرقی پاکتان ہم سے علیحدہ ہو گیا۔۔۔۔ ہم سب کو فوجی تربیت حاصل کر کے دشمن کے مقابلے کے لئے تیار رہنا چاہئے۔ (صفحہ 113-113)

پاکتان کی فوج نے جو کردار مشرقی پاکتان میں اداکیا وہ پوری دنیا میں منظرعام پر آ
چکا ہے۔ پاکتانی حکمرانوں کا رویہ اور مشرقی پاکتان کا استحصال اب مشہور باتیں ہیں۔ اس
واقعہ پر بہت کچھ لکھا بھی جا چکا ہے۔ لیکن ہمارے مصنف بچوں کو یہ بتانا چاہتے ہیں کہ
یہ سب پچھ صرف ایک سازش کا نتیجہ تھا۔ یہ سازش مشرقی پاکتان کے ہندووں نے
کی۔ مزید مصنف کہتے ہیں کہ مشرقی پاکتان کے لوگوں کو مغربی پاکتان کے لوگوں کی
طلاف بھڑکلیا۔ مشرقی پاکتان کے عوام کا غصہ پاکتانی فوج اور مغربی پاکتان کے حکمرانوں
کے خلاف بھڑکلیا۔ مشرقی پاکتان کے عوام کا غصہ پاکتانی فوج اور مغربی پاکتان کے حکمرانوں
کے خلاف تھا لیکن بچوں کو یہ بتا کر کہ یہ غصہ لوگوں کے خلاف تھا' بچوں کو بھارت اور بیش کیا
بیگلہ دیش دونوں سے بدخلن کرنے کی کوشش ہے۔ آخری جملے میں فوج کا جواز پیش کیا

گیا ہے کہ ہرپاکتانی کو فوجی تربیت حاصل کر کے دشمن کے مقابلے کے لئے تیار رہنا چاہئے۔ اس طرح عسکریت کے جذبات کو ابھارا جاتا ہے اور لوگوں کے دلوں میں تشدد کی خواہش پیدا کی جاتی ہے۔

جنگ پند معاشرے ہیروز' عازی' شہید' بماوری اور جاناری کو بہت اہمیت دیتے ہیں۔ ان معاشروں کو خاص طور پر ہیروز کی بہت ضرورت ہوتی ہے کیونکہ نوجوان لاکوں کو جنگ پر آمادہ کرنا مقصود ہو آ ہے اور ان کے لئے اول ماڈل کی ضرورت پرٹی ہے۔ اس قتم کے معاشرے جنگجو قوم تیار کرنے کے قائل ہوتے ہیں اور ولیری اور بمادری کے کارناموں کی مدد سے نوجوان بمادری کے کارناموں کی مدد سے نوجوان لاکوں میں لانے اور مرنے کا جذبہ پیدا کیا جا سکے۔ نوجوان لاکے جو کہ عموماً شجاعت اور بمادری کی کمانیوں سے متاثر ہوتے ہیں اور خود بھی شان و شوکت اور عظمت چاہتے بیں' اکثر ہیرو بننے کے خواب دیکھتے ہیں۔ ان کے سامنے جنگی ہیروز کے کارنامے رکھے ہیں' اکثر ہیرو بننے کے خواب دیکھتے ہیں۔ ان کے سامنے جنگی ہیروز کے کارنامے رکھے جائیں تو ان کا جذبہ بردھ جا آ ہے۔ معاشرتی علوم کی جماعت دوم کی کتاب میں میجر راجہ عزیز بھٹی' جنہیں 1965ء کی جنگ میں نشان حیدر ملا کے بارے میں ایک باب موجود ہے۔ اس میں لکھا ہے کہ:

جب 1965ء میں ہندوستان نے ہمارے وطن عزیز پر رات کے اندھیرے میں احملہ کر دیا تھا تو اس وقت میجر عزیز بھٹی نے وطن عزیز کی سرزمین کی بردی مباوری کے ساتھ حفاظت کرتے ہوئے دشمن کے ناپاک ارادوں کو ناکام بنا کر جام شمادت نوش کیا۔ (صفحہ

\_(7

اس اقتباس میں میجر عزیز بھٹی کے کارناہے کی تعریف کے ساتھ ساتھ وشن کے طاق اور یہ کمہ کر کہ طاق نفرت بھی پیدا کی گئی ہے۔ وشن کے ناپاک ارادوں کا ذکر ہے اور یہ کمہ کر کہ دشن نے دات کے اندھرے میں حملہ کیا وشن کو کمینہ 'چالباز اور بردل بتانے کی کوشش کی گئی ہے۔ دوم جماعت کا بچہ تقریباً 6 یا 7 برس کا ہوتا ہے۔ اس عمرے ہی اس کے دل میں جنگ کا جذبہ وال ویا جاتا ہے۔

جنگی معاشروں میں کوئی ڈاکٹر کوئی فلاحی کام کرنے والا کوئی غرباء کا علمبردار یا کوئی دانشور ہیرو نہیں بنآ۔ صرف وہ لوگ ہیرو بنتے ہیں جو کسی نہ کسی طرح جنگ سے خسلک ہوتے ہیں۔ ایک اور ہیرو جو آجکل مقبول بنائے جا رہے ہیں وہ ہیں ڈاکٹر عبدالقدير جنهوں نے باکتان کا ایٹی پروگرام چلایا۔ 26\_ اگت تا کم تتمبرے "مزدور جدوجد" کے شارے میں اس بات کا اکشاف کیا گیا ہے کہ "میاں پبلیکشنزی جانب سے جاری کروہ جماعت اول کے لئے برائیویٹ سکولوں میں برحائی جانے والی معاشرتی علوم کی کتاب میں اس سال ڈاکٹر عبدالقدر کا ایک باب شامل کر دیا گیا ہے۔" اس باب میں ان کے ایٹی پروگرام کے "کارناموں" کو اجاگر کیا گیا ہے اور غوری میزاکل کے بارے میں فخرے ذکر ملتا ہے۔ اس باب کے مطابق اب پاکستان بھارت کی آ تکھول میں أتكسي وال كراس سے بلت كر سكما ہے-" آخر ميں جو سوالات ديئے گئے ہيں وہ بيد بس: "يكتان كب ايثى طاقت بنا؟" "يكتان كو ايثى طاقت ملف سے كيا فاكره موا؟" بم کو مفید ایجاد بناکر پیش کیا گیا ہے اور اس کے معز اثرات سے بچوں کو واقف نہیں کیا گیا اور نه بی اس پر ہونے والے اخراجات سے معاثی نقصان کا کوئی ذکر ماتا ہے۔ (مزدور جدوجد- 26 اگست ما ميم ستمبر 1999ء)\_ (صفحه 19)\_ البلي جماعت كا طالب علم تقریا 5 یا 6 برس کا بچہ ہو آ ہے۔ اس چھوٹی می عمرے اسے یہ بتایا جاتا ہے کہ ایٹی ہتھیار پاکستان کے لئے کتنے مفید ہیں اور ان کی طاقت پر ہمیں فخر کرنا چاہئے۔ بچے کو بیہ سی بتایا جا آکہ ایٹی ہتھیاروں نے میروشیما اور ناگا ساک کی آبادیوں پر کیا مظالم ڈھائے اور اس ہتھیار میں کس قدر انسان وشنی نیال ہے۔ یہ پاکستان کی این ایجاد نہیں ہے بلکہ مغرب سے حاصل کی ہوئی ٹیکنالوجی کا اطلاق ہے۔ چنانچہ اس پر کوئی قومی فخر نہیں کیا جا سکتا بلکہ اظہار افسوس ہی کیا جا سکتا ہے۔

پاکتان کے ایٹی پروگرام کی دری کتابوں میں شمولیت کی یہ واحد مثال نہیں ہے۔ جنگجو معاشروں کو جمال ہمیروز سے بیار ہو تا ہے وہاں وہ ہتھیاروں کی پرستش بھی کرتے ہیں اور دشن بین کیونکہ ان ہتھیاروں کے بل بوتے پر وہ خود کو طاقتور محسوس کرتے ہیں اور دشن سے مقابلے کے قاتل تصور کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر بلوچتان کے پرائم کی تعلیم کے مقابلے کے قاتل تصور کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر بلوچتان کے پرائم کی تعلیم کے

ڈائر کیٹریٹ کے تدریسی مواد اور تربیتی سیل کی تیار کردہ معاشرتی علوم کی جماعت پنجم کی كتاب جوكه 1999ء ميں شائع موئى كے سبق نمبر 4 كا عنوان ہے "باكستان كے خلاف بھارت کے خطرناک ارادے۔" اس سبق کے شروع میں بھارت کے مظالم اور زیادتیوں کا ذکر ہے ' ہندووں کو غنڈا کما گیا ہے اور ان کی لوٹ مار کے قصے بتائے گئے ہیں۔ اس کے بعد اس باب میں بھارت اور پاکتان کی جنگوں کا ذکر ہے اور مجرعزیز بھٹی کی دلیری کی کمانی ہے۔ پھر صفحہ 15 پر لکھا ہے کہ "1971ء میں مسئلہ کشمیر کی وجہ سے دونوں ملکوں میں زبروست جنگ ہوئی جس کے متیج میں شملہ معلدہ طے مایا کہ دونوں ملک بات چیت کے ذریعے کشمیر کے مسلے کا فیصلہ کریں گے لیکن بھارت کی ہٹ وهرمی کی وجہ سے آج تک کوئی فیصلہ نہیں ہو سکا۔۔۔۔ دو سری طرف پاکستان کشمیر کی وجہ سے ہر وقت بھارت کی طرف سے حملے کا خطرہ محسوس کرتا ہے۔ اس لئے اسے اپ وفاع کے لئے بہت خرج کرنا پر آ ہے۔" اس اقتباس میں نہ صرف غلط بیانی ہے کونکہ 1971ء کی جنگ کشمیر کی وجہ سے نہیں مشرقی پاکستان کی وجہ سے ہوئی ' بلکہ اس بات کو قطعی طور پر نظر انداز کر دیا گیا ہے کہ پاکستان کی فوج کو شکست ہوئی اور ہتھیار والنا يرك - كيونكم باكتان كي فوج كو جروم بماور أور ولير وكهانا مو ما ہے ، يه تشليم كر لينا کہ اس فوج کو ہندوؤں کے ہاتھوں شکست کھاتا بڑی بہت مشکل ہو تا ہے۔ چنانچہ 1971ء کی اصل وجوہات اور نتائج سے نظریں جرا کر بچوں کو بتایا جا رہا ہے کہ 1971ء کی جنگ کشمیر کی وجہ سے ہوئی۔ آخر میں کثیر فوجی اخراجات کو جائز قرار دیا گیا ہے کیونکہ بھارت کے بقول مصنف تلیاک ارادے ہیں۔ اس طرح دشمن کو تلیاکی اور خود کو پاکیزگ سے منسوب کر لیا جاتا ہے۔ پاکتان کے ایٹی پروگرام کو جائز قرار دینے کی خاطرای باب میں صفحہ نمبر 15 پر ہی آگے چل کر مصنف فرماتے ہیں کہ:

> پاکستان کی کو حشوں کے باوجود بھارت اپنے خطرناک ارادوں سے باز نہیں آیا۔ اس نے 11 مئی 1998ء کو پانچے ایٹی دھماکے کئے اور ایٹمی طاقت بن گیا۔ اور پاکستان کو سبق سکھانے کی دھمکیاں دیئے لگا۔ جس پر پاکستان نے بھی 28 مئی اور 30 مئی 1998ء کو ضلع لگا۔ جس پر پاکستان نے بھی 28 مئی اور 30 مئی 1998ء کو ضلع

چافی میں راس کوہ کے علاقے میں ایٹی دھاکے کر کے بھارت کا منہ بند کر دیا۔ اب پاکستان ایک بردی ایٹی طاقت بن گیا ہے۔ اس کے دشمن اپنے ارادول میں کامیاب نہیں ہو سکتے کیونکہ یہ اپنا دفاع کرنا جانتا ہے۔ (صفحہ 15)

اس اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مصنف کی خواہش ہے کہ بچوں کو ایٹی ہتھیاروں اور ایٹی دوڑ کے بارے میں پرجوش بنایا جائے۔ کمیں بھی یہ ذکر نہیں ہے کہ ایٹی ہتھیار جنگی ہتھیار شیں ہیں بلکہ یہ آبادیوں کے خلاف استعال ہوتے ہیں۔ یہ صرف ان کے لئے بی نہیں خطرناک ہوتے ہیں جن پر ان کا استعال ہو بلکہ بنانے والوں کے لئے بھی بے حد خطرناک ثابت ہوتے ہیں کیونکہ ایٹی حادثات کا خطرہ ہر وقت رہتا ہے۔ بجائے کہ بچوں پر ان ہتھیاروں کی انسان وشنی اجاگر کی جائے اور ہیروشیما اور ناگا ساکی کے سانحہ کے بارے میں معلومات دی جائیں ، بچوں کو ہتھیاروں سے پیار کرنا سکھایا جاتا ہے اور ان کے بل بوتے پر طاقت کی پرسٹش سکھائی جاتی ہے۔ بچوں کو تو سے ہتانے کی ضرورت تھی کہ ایٹی بھیار اور میزائل دونوں بھارت اور پاکستان کی سخت حمافت تھی' بچوں کو ان پر فخر کرنے کو کما جا رہا ہے۔ یہ نہیں جایا جا رہا کہ ان کی وجہ سے کس قدر معاثی بدحال آتی ہے اور انسانی عان کے بہ کس قدر وشمن ہیں۔ آجکل اصل طاقت علم میں ہوتی ہے، مضبوط معیث میں ،وتی ہے، انسانوں کی خوشحالی میں ہوتی ہے اور جھیاروں پر ناز کرنا پرانی طرز کی سیاست ہے جو کہ روس اور امریکہ کی سرد جنگ کے دور میں عورج پر تھی۔ آجکل اصلی طاقت آبادیوں کی خوشمال سمجی جاتی ہے۔ لیکن جارے تعلیم وان بھی باتی معاشرے کی طرح جصاروں کے پجاری بیں اور ان کے خطرات سے قطعی طور پر ناواقف ہیں۔ عوام کی مفلس اور بدحالی کی احشوں پر بم کے جشن منانا اور غوری اور شاہین میزائل کے ماؤل شہوں میں سجا کر لوگوں کی بعوک و افلاس کا زاق اڑانا تعلیم کیونکر کملا سکتا ہے؟ لیکن بنیاد پرست قومیت کا نقاضا ہے کہ بموں اور میزا کوں کو ناگزیر قرار دیا جائے اور لوگوں کی تعلیم صحت اور پانی کی فراہمی کو غیر اہم قرار دیا جائے۔ ایس حکومتوں کی طاقت کا سرچشمہ عوام نہیں ہوتے بلکہ میزائل اور بم ہوتے ہیں کیونکہ عوام پر انہیں اعتبار نہیں ہوت۔
للذا انہیں ہتھیاروں پر اعتبار اور عقیدہ ہوتا ہے۔ عوام ان کی طاقت نہیں ہوتے۔

ثر دور میں پاک بھارت دوسی اور بس ڈبلومین کی باتیں ہو رہی ہیں اور لوگوں کا آپس میں پیپل ٹو پیپل مکالمہ چل رہا ہے'کیا ایٹی دوڑ کوئی معنی رکھتی ہے؟ بدقتمی ہے۔ بھارت میں بھی اس وقت ایک سخت بنیاد پرست جماعت کی حکمرانی ہے۔ بی۔
ج- پی الل کرش ایڈوانی اور بال ٹھاکرے اور شوسینا کی موجودگی میں برصغیر میں ہتھیاروں کی دوڑ کو کیونکر روکا جائے؟ بھارت کا انداز بھی بہت جارحانہ ہے اور پاکستان نے کارگل میں فوج بھیج کر بھارتی بنیاد پرستوں کو مزید متحکم کر دیا ہے۔ وہاں کی قوم پرسی نے کارگل کے واقعہ سے خوب فائدہ اٹھایا ہے اور بی۔ جے۔ پی کو انتخابی فوائد پرستی اور قوم پرسی کی خوب مدد کرتی ہے۔ کارگل نے بھارت کو نیوٹرون بم بنائے اور پاسی ورت میں۔ بیاد پرسی اور قوم پرسی کی خوب مدد کرتی ہے۔ کارگل نے بھارت کو نیوٹرون بم بنائے اور پاسی ورت میں کی خوب مدد کرتی ہے۔ کارگل نے بھارت کو نیوٹرون بم بنائے اور ایشی ڈوکرائن تیار کرنے کا نیا بہانہ فراہم کیا ہے جبکہ بھارت کے غریب عوام بھی مفلی کے بوجھ تلے دیے ہوئے ہیں۔

ان حالات یں تعیم دانوں کا کیا فرض ہے؟ تعلیم تو روش خیالی، ترقی پہندی اور رواداری کا ذریعہ تھی جاتی تھی۔ لیکن جمال ایک طرف گلوبلائزیش کے روعمل کے طور پر بنیاد پرست ادر قوم پرست مضبوط ہو رہے ہیں، وہاں پاکستان اور بھارت کی حکومتوں کے دور اندیش نہ ہونے کی بنا پر اسلحہ کی دوڑ چل پڑی ہے۔ ان حالات میں تعلیم، ترقی، روش خیالی اور کشادہ ذہنی کیو کر پیدا کرے۔ خود تعلیم حکمران نظریات کی اشاعت اور پھیلاؤ کا مرکزی ذریعہ بن چک ہے۔ خود تعلیم ہی بنیاد پرسی، نفرت سے بھرپور قوم پرسی اور جنگ و تشدد کے نظریات کا بمترین ذریعہ بن چکی ہے۔ درسی تمایوں اور طریقہ تدریس میں نفرت، دوری، بگاگی اور جنگی سوچ کوٹ کوٹ کر بھری ہیں۔ اور طریقہ تدریس میں نفرت، دوری، بگاگی اور جنگی سوچ کوٹ کوٹ کر بھری ہیں۔ بھارت میں بھی بی عمل جاری ہے اور سائلھ پریوار کے تحت بھارت میں تعلیم کو ہندو بغارت میں بھی اور پر ڈھالنے کی کوشش کی جا رہی ہے۔ جمال دونوں طرف نفرت کا بنیاد پرسی کی بنیادوں پر ڈھالنے کی کوشش کی جا رہی ہے۔ جمال دونوں طرف نفرت کا بیا ہوں کی دوستی کیونکر مو پائے گی؟ ایک بیا ہوں کی دوستی کیونکر مو پائے گی؟ ایک بیا میں دوستی کیونکر موبائے گی؟ ایک بیا میں دوستی کیونکر رہا ہے، وہال لوگوں کی اور آبادیوں کی دوستی کیونکر موبائے گی؟ ایک بیا ہوں کیا دوستی کیونکر دوستی کیونکر

طرف کی نفرت دو سری طرف کی نفرت کو ہوا دے کر اور تیز کرے گی- اس صور تحال میں آگر ضمیر رکھنے والا تعلیم دان ہے تو وہ بچوں کے لئے منفر ' امن پند اور انصاف پند جمہوری تعلیم تیار کرے گا- وہ نیا نصاب اور نیا طریقہ تدریس متعین کرے گا- بید کام کون کرے گا؟ ریاست نمیں کرے گی- بید ذمہ داری ہم سب پر عائد ہوتی ہے کہ بچوں کی تعلیم کو نفرت کے جھکنڈوں سے چھڑا کر امن کی طرف لے جائیں-

## حواله جات

John Dewey. (1916) Democracy and Education. New York:

2- فرینکفرٹ سکول 1940ء کے عشرے میں قائم ہوا اور اس نے فاشزم کو علم نفسیات اور سیای معیشت کی روشن میں سیجھنے کی کوشش کی۔

3- فاشرم کے بارے میں نفیاتی تجربہ فریکفرٹ سکول کے ولیئم رائخ نے اپنی کتاب میں کیا جس کا نام ہے۔
کیا جس کا نام ہے۔

The Mass Psychology of Fascism. (1970). Wilhelm Riech.

New York: Farrar, Staus a...d Givoux.

فریکفرٹ سکول کے بی تھیوڈور اوڈورنو نے نہ ہی اور نسلی تعقبات کا تجزیہ اپنی کتاب میں کیا جس کا نام ہے۔

The Authoritarian Personality. Adorno, T.W., E. Franket Brimswick, D.J. Lewinson & R.N. Sanford. (1950).

New York: Norton.

-ب عام یا مقبول کلیج کا تجزیه اوورنو اور بار کھاتمرنے اپنی کتاب میں کیا جس کا نام ہے۔

The Dialectic of Enlightenment. Trans. John Cumming.

New York: Seabury Press.

5- اس طمن میں گورگ لوکاچ کی کتاب دیکھتے جس کا نام ہے۔

History and Class Consciousness. (1971). Marxist Dialectics: Cambridge MIT Press.

## ای سلسلے میں انونیو گرامی کی کتاب دیجھے۔

Prison Notebooks. Gramsci Antonio. (1971) Selections from Prison Notebooks, New York: International.

Karl Marx. Selected Writings in Sociology and Social -6 Philosophy. Bottomore, T.B. & Maxioilen Rubel (eds.) (1956) Penguin. P.93.

Louis Althusser. 'Ideology and the Ideological State -7
Apparates'. In: Lenin and Philosophy and Other Essays. (1971).
New York: Monthly Review Press.

Althusser, P. 138. -8

Althusser, P. 139. -9

10- آر- رادها کرشن اور پرتھا چیٹر جی اس امر پر روشنی ڈالتے ہیں کہ مغرب کی قوم پرستی کو بیرونی یا غیر مکی اقدار کی ضرورت نہیں تھی کیونکہ مغربی معاشروں میں وہ قدریں اور سوچ موجود تھیں جو قوم پرستی سے ہم آہنگ ہوں۔ لیکن جب تیمری دنیا نے قوم پرستی کا نظریہ اپنایا تو انہیں خود کو قائم بھی رکھنا پڑا اور اپنی رسم و رواج اور روایات کا سارا بھی لیتا پڑا اور ساتھ بی ساتھ جدید' ترتی پند اور سائنسی بھی ہونا پڑا۔ اس کے نتیج میں ایسے تضاوات پیدا ہوئے کہ ان قوموں کو بیک وقت اپنے علیمدہ ہونے کا دعویٰ بھی کرنا پڑا اور مغربی طرز کی سوچ بھی اپنا پڑی۔

R. Radha Krishnan. 'Nationalism, Gender and the Narative of Identify.' In: Parker A., Russo, M., Sommer, D. & Yaeger, P. (1992). Nationalisms and Sexualities. New York: Rout ledge.

Partha Chatterjee. (1986). Nationalist Thought and The Colonial World: A Derivative Discourse. New Delhi: Oxford University Press.

| Althusser, P. 147.                                               | -11 |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| Report of the Commission on National Education. 1959.            | -12 |
| Ministry of Education. Government of Pakistan.                   |     |
| 1959 Report on Education. P. 152.                                | -13 |
| Bowles, Samuel & Herbert Gintis. (1976). Schooling in            | -14 |
| Capitalist America. New York: Basic Books.                       |     |
| Althusser, Louis. P. 148.                                        | -15 |
| Bernstein, Basil. (1975). Class, Codes and Control.              | -16 |
| Towards A Theory of Educational Transmission. London: Routledge  | ge. |
| Paul Willis. (1977). Learning To Labour: How Working             | -17 |
| Class Kids Get Working Class Jobs. Lexington, Mass, D.C. Health. |     |
| Pierre Bordieu. & J.C. Passerson. (1977a). Reproduction          | -18 |
| in Education, Society and Culture. California: Sage.             |     |
| Michel Foucault. (1972). The Archeology of Knowledge &           | -19 |
| the Discourse of Language. New York: Harper and Row.             |     |
| Apple, Michael. (1982). Education and Power Boston:              | -20 |
| Rout ledge.                                                      |     |
| Collins, Randall. The Credentical Society. New York:             | -21 |
| Academic Press.                                                  |     |
| Giroux, Henry. (1983). Theory and Resistance in Education: A     | -22 |
| Pedagogy for the Opposition. Mass a cluselts: Bergin & Garve     | ey. |
| Carnoy, Martin. (1974). Education as Cultural Imperialism.       | -23 |
| New York: David Mckay.                                           |     |
| Mitchell, Timothy. (1988). Colonising Egypt Cambridge            | -24 |

University Press.

25- سیل کیلی اور فلپ آلنباخ نے تعلیم اور نوآبادیاتی نظام کے کی پیلوؤں پر تقیدی کتابیں کمی ہیں۔ مثل کے طور پر ان کی ایک مشہور کتاب کا نام ہے۔

Textbooks in the Third World: Policy, Content and Context. (1988). New York: Garland Publishing.

26- اس امر پر کہ تعلیم میں صنفی افتصبات ہیں اور یہ پدر شانی کی قدروں کی غمازی کرتی ہے۔ بہت سے مفکرین نے کھما ہے۔ چند مثالیں ورج ذیل ہیں۔

Ruquia Jafri. (1988). Gender Bias Pakistan School Textbooks. Lahore: AURAT Foundation.

Narendra Nath Kalia. Images of men and women in Indian Textbooks.' In Gail Kelly & Carolen Elliot. (eds.) Women's Education in the Third World: Comparative Perspectives. SUNY Press.

Asma Ajmal. (1997). Main Jaag Uthi Lahore: SAHE. Bonnie Cook Freeman. Female Education in Patiarchal Power Systems'. In Philip Altbach and Gail Kelly. (eds.) (1992). Education and Colonial Experience. Advent Books.

Rubina Saigol. The Role of Education in the Construction of Gender.'
In Rubina Saigol (ed.) Sahe Conference Proceedings on Non - Formal
Education Part I. 1997. Lahore: SAHE

Krishna Kumar. (1996). Learning from Conflict. New -27 Delhi: Orient Longman.

Patricia Adams and Lawrence Solomon. (1985). In the Name -28 of Progress: The Underside of Foreign Aid. London: Earth Scan.

29- تق کے بدلتے ہوئے تصورات پر مندرجہ ذیل کتاب روشن والتی ہے۔

Jan Nederveen Pieterse. 'My Paradigm or Yours? Alternative Development, Post Development, Reflexive Development.' In Development and Change. (1998). Vol. 29, Number 2, April 1998. Foucault, Michel. (1980) Power / Knowledge: Selected -30 Essays and Other Writings.

Ashis Nardy. "The Politics of Secularism and the Recovery -31 of Religious Tolerance." In Veena Das (ed.) (1990). Mirrors of Violence: Communities, Riots and Survirors in South Asia. Ashis Nandy. (1988). Science Hegemony and Violence: A Requien for Modernity Delhi: Oxford University Press.

المجانب مریکن نے اس بات پر محث کی ہے کہ گلوبلائزیشن اور سافتیاتی رو و بدل -32 المبار اللہ علی اثر ات ہیں اور ان عوامل کے خلاف کیا روعمل ہو رہا ہے۔ ان کی کتاب کا نام ہے۔

Muricken, Ajit. (ed.) (1997). Globalisation and SAP: Trends and Impact - An Overview. Mumbai: Vikas.

33- سافقیاتی رد و بدل پر جینفربین کا مقالہ چھیا جس کا نام ہے۔

Robin Hood in Revew. Genifer Bennett. The News. Political Economy Section.

اس میں انہوں نے یہ موقف افتیار کیا کہ مافتیاتی رد و بدل کے ذریعے سرمایہ غریب ممالک تک خطل ہوتا ہے۔

Akbar Zaidi. (1998). 'NGO Failure and the Need to Bring -34 back the State'.

35- بنیاد پر تی پر شکاکو میں ایک مشہور مطالعہ کیا گیا جس کا نام ہے۔

| Fundamentalisms Observed. Martin Marty and R. Scot                 |
|--------------------------------------------------------------------|
| Appleby. A Study Conducted by the American Academy of              |
| Arts and Sciences. Chicago: University of Chicago Press            |
| Fundamentalisms observed. Last Chapter -30                         |
| Fundamentalisms Observed, P. 835 -37                               |
| Fundamentalisms Observed, P. 835 -38                               |
| Fundamentalisms Observed, P. 814 -39                               |
| Fundamentalisms Observed, P. 826 -40                               |
| Maulana Abul A'la Maududi quoted by Aziz Ahmad in Islamic -4       |
| Modernism in India and Pakistan 1857-1964, (1970).                 |
| Fatima Mervissi. The Fundamentalist obsession with Women: -42      |
| A Current Aticulation of class confict in Muslim Culture           |
| 1987. Lahore: Simorgh.                                             |
| Menon, Ritu and Kamla Bhasin. (1997). Borders and Boundries: -43   |
| Women in India's Partition Delhi: Kali Press.                      |
| Saadia Toor. 'The State, Fundamentalism and Civil Society' -44     |
| in Neelam Hussain, Samiya Mumtaz and Rubina Saigol. (1997).        |
| Engendning The Nation_State, Vol. 1. Lahore: Simorgh. pp. 111-146. |
| Arif Jamal. More Threads in the Sectarian Cobweb45                 |
| The News on Sunday April 25, 1999.                                 |
| Maleeha Lodhi. 'Smoke and Mirrors: The Politics of Religion'46     |
| The News. September 7, 1998.                                       |
| Nusrat Javeed. 'Hitting Raw Nerves.' The News. May 1, 199947       |

Mubark Ali. Historians Dispute. (1992). Lahore: Progressive

-48

Deniz Kandiyoti. (ed.) (1992). Women, Islam and the State. -49
Philadelphia: Temple University Press. p. 17.

Krishna Kumar. Learning from Conflict. -51

Khurshid Hasnain and A. H. Nayyar Conflict and Violence in -52 the Educational Process'. (1997). In Making Enemies: Creating Conflict edited by Zia Mian and Iftikhar Ahmad. p. 133.

Khurshid and Hasnain in Making Enemies Creating -53
Conflict. p. 133.

Ikram Rabbani and Munawar Ali Saiyyed. An Introduction to Pakistan Studies. 1987. Lahore: The Carvan Book House.

## کسان اور انقلاب

## حمزه علوی/طاہر کامران

نو آبادیاتی ممالک میں صرف کسان (peasants) ہی انقلائی ہوتے ہیں۔ کیونکہ ان کے پاس کھونے کو پچھ نہیں ہو آ جبکہ پانے کو بہت پچھ ہو آ ہے۔ طبقاتی نظام سے باہر فاقہ زدہ کسان ہی وہ پہلی ہستی ہے جو تمام تر استحصال شدہ طبقے میں سب سے پہلے یہ جان لیتا ہے کہ صرف تشدد ہی سے پچھ حاصل ہو سکتا ہے۔ اس کے لئے نہ تو سمجھونہ قاتل قبول ہے اور نہ ہی مصالحت کا کوئی

امكان .... (1)

کسانوں کی انقلابی استطاعت (Revolutionsary Potentiality) کے بارک میں اس خیال کا اظہار فرانز فیدن نے کیا جو الجیریا کے انقلاب کا نظریہ ساز تھا۔ مسلسل کئی صدیوں سے مختلف او قات میں کسانوں نے استحصالی طبقے کے خلاف بعنوت کی لیکن تاریخ ایسے واقعات و شواہر سے بھی بحری پڑی ہے جن سے یہ پتہ چاتا ہے کہ ایک طویل عرص تک کسان شدید نوعیت کے ظلم و استبداد کو خاموش سے برداشت کرتے رہے۔ لیکن اسی دوران بعض مواقع پر کسانوں کی بعنو تیں بھی ہو کیں جو اس سوال کو جنم دیتی ہیں کہ وہ کونی مخصوص صور تحال ہوتی ہے جب کسان انقلابی قوت بن جاتے

اس طمن میں کسانوں کو ہم آبٹک اور ناقابل تفریق گروہ قرار نہیں ویا جا سکا۔
ان میں کی ایک ذیلی گروہ (Sections) ہوتے ہیں اور ان ذیلی گروہوں میں سے ہر
ایک کے مقاصد اور ساجی پس منظر مختلف ہوتے ہیں پس اس لئے ان میں سے ہرایک
کو درپیش مسائل بھی مختلف نوعیت کے ہوتے ہیں۔ کسان قوتوں کا اجتماع

ر اس محصوص مرطے میں (Constellation of peasant forces) انقلابی جدوجہد کے اس محصوص مرطے میں جی حصہ لیتا ہے جس پر اس کا انحصار ہوتا ہے۔ اگر مار کسی نقطہ نظر سے بات کی جائے تو کسان قوتیں انقلاب کے اس مرطے میں سرگرم ہوتی ہیں جس کو کامیابی سے طے کر لینے سے ان کے مغاوات کی محیل ہوتی ہے۔ اس لئے جب ایک انقلابی تحریک بور ژوا لینے سے ان کے مغاوات کی محیل ہوتی ہے۔ اس لئے جب ایک انقلاب تو اس دوران دیکو کریٹیک انقلاب سے سوشلسٹ انقلاب کی شکل انقیار کرتی ہے تو اس دوران کسانوں کے مختلف کروہوں (Sections) کا کردار ایک جیسا نہیں رہتا بلکہ تبدیل ہوتا رہتا ہے۔

کسانوں کی انتلابی استطاعت کے بارے میں فینن کا بیان اپنی عموی حیثیت میں کئی سوالوں کو جنم رہتا ہے بالکل اس طرح وہ عموی بیانات بھی فکوک و شبہات سے مطلقاً بلاتر نہیں جن میں کسان طبقے کو انتائی بسمائدہ پابئد سلاسل اور انتلاب و شمن قرار دے رہا جاتا ہے جو ساجی انتلاب کو ممکن بنا دینے والی قوقوں کا ساتھ دینے کے قاتل نہیں ہو آ۔ آگرچہ انتلابوں کے کئی مرطوں پر کسان طبقے نے بہت ہی اہم اور فیصلہ کن کردار اداکیا جن میں انتلاب چین قاتل ذکر ہے۔

یہ سوال قاتل فور نہیں کہ کسان انقلاب ہوتے ہیں یا نہیں بلکہ اہم سوال ہے ہے دو جہد پر آبادہ ہو جاتے کہ وہ کیے طلات ہوتے ہیں جن میں کسان انقلاب کے لئے جدوجہد پر آبادہ ہو جاتے ہیں یا کسانوں کے مختف گروہ (Sections) انقلاب صور تحل میں کیا کردار اوا کرتے ہیں۔ اس طرح کے سوالات ان ممالک کی سوشلسٹ تحریکوں کے لئے دلچی کا باعث ہوتے ہیں جہال آبادی کی اکثریت کسانوں پر مشمل ہوتی ہے۔ موجودہ (بیسویں) مدی کے آغاز تک مارکمی نظریے میں انقلاب لانے کے لئے صنعتی پرولاریہ کے کلیدی کے آغاز تک مارکمی نظریے میں انقلاب لانے کے لئے صنعتی پرولاریہ کے کلیدی کردار پر ضرورت سے زیادہ ہی زور رہا ہے۔ لیکن مارکمی اور ا دیکلز اس تکلیف دہ حقیقت سے پوری طرح آگاہ تھے کہ صنعتی پرولاریہ انقلاب لانے کے لئے ریڈیکل قوتوں کی کامیابی سے رہنمائی جبمی کر سمتی ہو آگر وہ کسانوں کو اپنے حق میں متحرک کر لئے کی اہلیت رکھتی ہو کسانوں کو انقلابی جدوجمد میں اپنے ساتھ ملانا اس صورت میں لئے کی اہلیت رکھتی ہو کسانوں کو انقلابی جدوجمد میں اپنے ساتھ ملانا اس صورت میں خاص طور پر اہم ہو جاتا ہے آگر یہ جدوجمد میں اپنے ساتھ ملانا اس صورت میں خاص طور پر اہم ہو جاتا ہے آگر یہ جدوجمد میں اپنے ساتھ ملانا اس صورت میں خاص طور پر اہم ہو جاتا ہے آگر یہ جدوجمد میں اپنے ساتھ ملانا اس مورت میں خاص طور پر اہم ہو جاتا ہے آگر یہ جدوجمد میں اپنے ساتھ ملانا اس مورت میں خاص طور پر اہم ہو جاتا ہے آگر یہ جدوجمد ان ممالک میں ہو رہی ہو جمال آبادی کی

بھاری اکثریت کسانوں کی ہو- مزید برآل سوشلسٹ کے لئے بنیادی مسئلہ یہ نہیں کہ وہ اپنی جدوجمد کو کامیابی سے جمکنار کرنے کے لئے وسلے کے طور پر کسانوں کی جمایت ضرور حاصل کریں-کسانوں کی قوت کو انقلاب کے لئے استعال کرنا بھی مسئلہ نہیںدراصل نئے اور بھتر معاشرے کی تھکیل کے لئے اپنے طرز حیات میں مثبت تبدیلی لانے کے عمل میں کسانوں کی آزادانہ اور حرکت سے لبریز شمولیت سوشلسٹ مقصد کا بہت ہی اہم حصہ ہوتا ہے-

لینن نے صنعتی مزدوروں اور کسانوں میں اتحاد قائم کرنے سے متعلق جو تصور چین کیا وہ ابتدائی مارکسی نظریات میں بہت ہی قاتل قدر اور اہم اضافہ ہے۔ لینن کا بیہ تصور ان تبریلیوں کے نمایت ہی جامع تجریے پر منی ہے جو اس وقت روس کی زرعی معیشت میں رونما ہو رہی تھیں اور ان تبدیلیوں کے نتیج میں ظہور پذیر ہونے والی سای قوقوں کی ترتیب و ترکیب کو بھی لینن نے اپنے اس تجریدے کو مرتب کرتے وقت پین نظر رکھا۔ لینن نے کسانوں کے حوالے سے بالثویک حکمت عملی کو تھکیل دیتے ہوئے اس تجریے پر کامل انحصار کیا اور جول جول روی انتقاب اپنی پیش رفت کے ووران مخلف مراحل سے گذر آگیا لینن اس حکمت عملی میں اس ماسبت سے ترامیم كريا رہا ليكن حقيقت ميں روى انقلاب كے دوران كسانوں كاكردار تعيورى ميں بيان کئے گئے متوقع کردار سے قطعی طور پر مختلف تھا۔ روی دیمات میں پرولٹاری انقلاب کا آغاز 1918ء کے موسم گرما سے پہلے نہ ہو سکا تھا (2) اگرچہ لینن نے 1905ء کے بعد سے بی غریب کسانوں کی آزاد تظیموں کی تفکیل کی ترغیب دینا شروع کر دی علی لیکن بالثويكوں كو اس مقصد ميں کھے زيادہ كامياني نہ ہو سكی- اس كے باوجود كم بالثويك ر بنماء ذبانت ' تجرب اور ابليت كى بمترين خوبيول كا اعلى نموند تن اور غريب كسانول كو مخرک کرنے کے لئے خلوص نیت سے جدوجمد میں جے ہوئے تھے تب کسان مجی صور تحل سے مطمئن نہ سے پر بھی بالثویک اپنے اس متعین کردہ مقصد میں کامیاب نہ ہو سکے۔ یمی وہ حقیقت ہے جو انقلاب روس کا مخلط طریق سے مطالعہ کرنے کو اہم بنا وتی ہے۔ کیونکہ اس پہلو کے حوالے سے باشو یکوں کی ناکای کی وجہ ان طالت میں

مضمرے جو انتظائی صورت احوال میں کسانوں کے مختلف روبوں کو تشکیل دیتے ہیں۔ اس کے برعس کسانوں نے انتقاب چین میں فیصلہ کن کردار اوا کیا۔ او نے انقلانی قوت کا سب سے بوا ذرایعہ غریب کسانوں ہی کو قرار دیا تھا جنوں نے نہ صرف انقلاب کے لئے قیادت فراہم کی بلکہ عملی قوت بھی بہم پنچائی۔ اگر ماؤ کا یہ کمنا درست ہے تو یہ حتی طور پر کما جا سکتا ہے کہ چینیوں نے وہ کچھ کر دکھلیا جو روی نہ کر سکے اگرچہ لینن نے پوری سجیدگی سے کسانوں کو مظلم کرنے کے لئے بالشویکوں کو ماکید کی مقى- ليكن لينن كى اس تأكيد كو حقيقت كا روب اس وقت تك نه ويا جاسكا جب تك پرولتاریوں نے سای قوت پر بوری طرح قدرت حاصل نہ کر لی (3) لیکن یمال بھی حقائق نظری تجاویز سے کچھ زیادہ مماثلت نہیں رکھتے۔ چینیوں کے معالمے میں بسرحال کما جا سکتا ہے کہ عمل اور نظریے میں موجود تفاوت نے چینی کمیونسٹوں کو اس بر مائل کیا که وه شالن کی کمنشرن کی نظریاتی اساس کو نظرانداز نه کریں چنانچہ وہ عملی طور پر ایک ایس پالیس پر کاربند رہے جو کہ چین کی معروضی صور تحال کے عین مطابق متی۔ ایشیائی ممالک میں بھی یہ آگائی فی الواقع پائی جاتی تھی کہ وہاں کے حالات بھی چین کے حالات سے مماثل ہیں۔ اور دیمات میں مثبت ساجی تبدیلی لانے کے عمل میں کسانوں کو شمولیت افتیار کرنے کے لئے متحرک کرنے میں چینیوں کی کامیابی کو عزت و تحریم کی نگاہ سے دیکھا جانے لگا۔ چین کے اس تجربے سے سکھنے کی خواہش محض کمیونسٹوں تک ی محدود نہ تھی بلکہ غیر کمیونسٹ معاشروں اور ممالک نے بھی اس عمن میں غیر معمولی ولچین کا اظمار کیا۔ اس حوالے سے ایک مثل بندوستانی حکومت کی ہے۔ جس نے 1957ء میں ایک وفد اس مقصد کے لئے چین جمیحا۔ (4) لیکن اگر چینی نمونے سے کھے سکھنا مقمود ہو تو اس بات کو بمیشہ پیش نظر رہنا چاہئے کہ توجہ چینی انقلاب کے عملی پہلوؤں پر مرکوز ہو نہ کہ نظری اصولوں (theoretical formulations) بر-تبھی ہم اس (چینی تجربے) سے صبح معنوں میں استفادہ حاصل کر سکتے ہیں لیکن سب سے پہلے مناسب سے ہو گاکہ نظرید اور حقیقت کی دوبارہ سے جانچ کی جائے اور انتظائی عمل کے محرکات وجوہات اور محیل یا جانے کے عمل کو سجھنے کی سعی کی جائے۔

ہندوستان میں کئی وفعہ یہ وعویٰ کیا جا آ ہے کہ قوم پرست تحریک بی کسانوں کے لئے ان کے اینے مفاوات کی محیل کے لئے جدوجمد کی خاطر جا گیرداروں کے خلاف اٹھ کھڑے ہونے کا سبب بی- حکومت کے سوشلسٹ اور کمیونسٹ نقاد اس حقیقت کو سلم کرتے ہیں کہ حکومتی کاتکرس یارٹی کو زیادہ تر متمول کاشتکاروں (زمینداروں) کی حمایت حاصل ہے اور زرمی اصلاحات کو نافذ کرتے ہوئے بھی کانکرس نے متوسط اور غریب کسانوں کو نظر انداز کرتے ہوئے متمول زمینداروں کے مفاوات کو آگے برحملیا ہے۔ لیکن بائمیں بازو کی تنظیمیں بھی کسانوں کو ان کے مفادات کے تحفظ اور جھیل کے لئے اور کوئی بھی راست اقدام اٹھانے پر آمادہ کرنے میں قطعی طور پر ناکام رہی ہیں-انہوں نے سوشلزم کی منول کو پانے کے لئے (5) برامن پارلیمانی راستہ افتیار کیا ہوا ہے۔ چنانچہ سیای احتیاج کو اپنا کر وہ پارلیمانی طریقہ کار کے ذریعے اقتدار میں آنے کے لتے کوشاں نظر آتی ہیں اور افتدار کے حصول کے بعد ان کا خیال ہے کہ وہ غریب کسانوں کی حالت زار کو سامنے رکھتے ہوئے زرعی اصلاحات کو تافذ کریں گی- ہم ذریر نظر مقالے میں ہندوستان کی کسان تحریکوں کے چند پہلوؤں کا احاطہ کریں گے اور حالیہ (50ء اور 60ء کی دہائی کے دوران) برسول میں بریا ہونے والی دو احتجاجی تحریکوں کا خصوصی طور پر مطالعہ کریں گے ماکہ ان تحریکوں کے دوران ہندوستانی کسانوں کے مختف طبقوں (classes) کے کردار کا تجزید کیا جا سکے۔ ہم ہندوستانی صور تحل میں كسانوں كو تخريك فراہم كرنے ميں پيش آنے والے مسائل اور خالفتا" بإركيماني ذريع سے سوشلسٹ انقلاب برپا کرنے کے حوالے سے جنم لینے والی مشکلات کو بھی زیر خور لائس مے۔

اس مقالے میں روس ، چین اور ہندوستان میں کسانوں کے مخلف سیکشنز کی طرف سے جو کردار ادا کیا گیا اس کا جائزہ لیا جائے گا۔ ہم ان حالات و اسباب کا بھی جائزہ لیں گے جو سوشلزم کے لئے انقلابی جدوجمد میں کسانوں کی شمولیت کا محرک بن جائزہ لیں شمولیت کا محرک بن جائز ہیں خواہ یہ جدوجمد پرامن ہو ' آ کینی ہو یا پرتشدد! اس جائزے کے دورائن ہم کی نظریات بھی پیش کریں گے جو کہ کسانوں کی انقلابی جدوجمد میں شمولیت سے

متعلق زیر غور مسئلے کے کئی پہلوؤں پر نئی طرح سے روشی ڈالنے میں ہمارے ممہ و معلون ہوں گے۔ بعدازاں ان نظرات میں دو سرے ممالک سے حاصل ہونے والے تجربات کو کام میں لا کر نظر ان کی جائے گی۔ ابتداء میں بی یہ واضح کر دینا ضروری ہے کہ ان نظریات کو پیش کرنے کا مقصد زیر خور مسئلے کے ان گوشوں کو زیر بحث لانا ہے جو ابھی تک مخفی ہیں۔ کسانوں کی انقلابی جدوجمد میں شمولیت سے متعلق جتنے سوالات ہو ابھی تک مخفی ہیں۔ کسانوں کی انقلابی جدوجمد میں شالعتا" وانشورانہ مشق سے ان الشائے کئے ہیں ان کا جواب دینا آسان نہیں نہ بی خالفتا" وانشورانہ مشق سے ان سوالات کے جوابات دینا ممکن ہے! ان جوابات کا حصول حقیقی جدوجمد کے دوران ہونے والے عملی تجربات بی کے ذریعے ممکن ہے۔ لیکن جوابات سے پہلے یہ ضروری ہے کہ سوالات کے بارے میں جانا جائے۔

ہمارے یہ نظریے غریب اور متوسط کسانوں کے کردار سے متعلق ہیں مزید برآل ان خالات سے متعلق ہیں جو غریب کسانوں کو انقلابی جدوجہد میں شامل ہونے پر آبادہ کرتے ہیں۔ اس سے پہلے کہ ہم آگے برحیس مناسب یہ ہو گاکہ ان اصطلاحات کے صحیح معلیٰ کا تعین کرلیا جائے۔ اگرچہ ان کا استعمال بہت عام ہے لیکن ان کے معلیٰ و مفاجیم کی تقریح کی ضرورت ہے۔ غالبا نقص اصطلاح ہی میں پنہاں ہو آ ہے۔ جو کہ دولت (غربت) کو معاشرتی درجوں کی وجہ قرار دیتی ہے حالاتکہ معاشرے میں افراد کے درمیان بائی جانے والی یہ تقسیم طبقاتی بنیادوں پر ہوتی ہے۔ جے کہ واضح کرنے کی ضرورت ہے۔

خود کسانوں کو امیر' متوسط اور غریب طبقات میں تقسیم کر دینے کا عمل یہ تاثر دیتا ہے کہ کسانوں کی مفول میں ایک باقاعدہ (عمودی) تر تیب کے ساتھ درجہ بندی ہو رہی ہے۔ حالانکہ کسانوں کو اس تر تیب کے ساتھ تقسیم کرنا صحح نہیں۔ کیونکہ در حقیقت متوسط کسان امیر کسانوں اور غریب کسانوں کے در میان کا طبقہ نہیں ہوتا بلکہ وہ دیمی معیشت کے بالکل ہی علیحدہ سکیڑسے تعلق رکھتا ہے۔

تبدیل ہوتے ہوئے تاریخی حالات کا تجزیہ کرتے ہوئے ہم دیمی معیشت کے تین مختلف سکیٹروں میں فرق کو واضح کرنا ضروری سمجھتے ہیں۔ پہلے سکیٹر کی لازی اِتماازی خصوصیت یہ ہوتی ہے کہ اس میں مزروعہ زمین ایسے زمینداروں کی ملکیت ہوتی ہے جو خود کاشتکاری نہیں کرتے بلکہ ان کی زمین بے زمین مزارعے کاشت کرتے ہیں جو یہ كام عموماً بنائى بركت بي جنيس طبقاتى حوالے سے غريب كسانوں بي شاركيا جاتا - دوسرا سکیر چھوٹے زمیندارول (آزاد مالکان اراضی) پر مشمل ہوتا ہے جو اپنی زمین خود کاشت کرتے ہیں اور دو مرول کی محنت کا استحصال نہیں کرتے۔ انہیں متوسط كسان (زميندار) كما جا سكتا ہے۔ متوسط كسانوں كے حوالے سے ايك قاتل ذكر مثل روس کی پیش کی جا سکتی ہے جمال کسانوں پر مختلف قدغنیں لاگو کر کے انہیں برے زمینداروں کے لئے الاث شدہ ارامنی کو کاشت کرنے پر مجور کیا جا اتھا۔ یہ عمل فتیج 1861ء کی اصلاحات (ان میں سرف دم (Serfdom) لینی مزار عیت کا خاتمہ کر دیا گیا تھا) کے بعد بھی جاری رہا۔ تیسرا سکیٹر سرملیہ دارانہ کاشتکاروں (Capitalist farmers) کا ہے جنہیں متمول کاشتکار (rich peasants) بھی کما جاتا ہے جو بہت زیادہ اراضی کے مالک ہوتے ہیں۔ سرملیہ دارانہ کاشتکاروں کی اقبیازی خصوصیت یہ ہوتی ہے کہ ان کی کاشتکاری کی بنیاد اجرتی مزدوروں کے استحصل پر قائم ہوتی ہے آگرچہ یہ خود بھی تھیتی باڑی کے عمل میں شریک ہوتے ہیں- برے زمینداروں کے برعس سرملیہ دارانہ کاشتکار اپنی مکیت اراضی کی بوائی کٹائی اور فصلوں کی دمکھ بھال نیز اراضی کا سارا انتظام این می باتھ میں رکھتے ہیں مزید برآل وہ کاشتکاری پر زر خطیر خرچ بھی کرتے ہیں۔ ان کاشتکاروں کے لئے جو کھیت مزدور کام کرتے ہیں انہیں جز وقتی (Controctual wage) اجركت اواكي جاتى ہے۔ يه مزدور بنائي ير كام كرنے والے مزارعین کے ہمراہ زرعی پرولاریہ /کے زمرے میں آتے ہیں ہم سرملیہ وارانہ کاشکار آزاد چھوٹے مالکان اراضی بٹائی پر/کام کرنے والے مزارعین اور کھیت مزدور کی اصطلاحات کے استعلل کو ترجیح دیں مھے کیونکہ ان اصطلاحات سے ان کے کام کاج اوپر پیداداری کردار پر بهتر انداز میں روشنی پرتی ہے۔ چنانچہ متمول کاشکار' متوسط کاشکار اور غریب کاشتکار کی اصطلاحات میں بائے جائے روالے ابہام کو دور کرنے کے لئے اول الذكر اصطلاحات كا استعال زمارہ قرین قیاس ہے۔ لیکن چونکہ ہمارا سابقہ دو سرے سکالروں کے بیانات اور تحریروں سے بھی پڑے گا جنہوں نے موخرالذکر اصطلاحات کو استعال کیا ہے اندا ہم ان اصطلاحات (اگرچہ وہ جتنی بھی جمع کیوں نہ ہوں) کو کھل طور پر خارج از بحث نہیں کر سکیں گے۔ لیکن ان اصطلاحات کو استعال بیں لاتے ہوئے متوسط کسان اور استحصال شدہ غریب کسانوں بیں موجودہ طبقاتی فرق کو الحوظ خاطر رکھا جانا چاہئے۔ استحصال شدہ غریب کسانوں بیں بٹائی پر کام کرنے والے مزارے یا مرابے وار کاشتکاروں کے زری فارموں پر اجرتی کھیت مزدور شائل ہوتے ہیں۔ اس طرح ہارا واسطہ مختلف نوعیت کے الگ الگ سکیٹروں سے پڑتا ہے ایک سکیٹر آزاد مالکان اراضی (چھوٹے زمینداروں) پر مشتمل ہے جبکہ دو دو مرے سکیٹر آقا (برے زمیندار) اور خادم (مزارع یا کھیت مزدور) کے تعلق پر بھی ہیں۔

اس سے گانہ درجہ بھری کے بارے بیں تحدید کرتے ہوئے یہ واضح کرنا ضروری معلوم ہو تا ہے کہ یہ طبقات بڑی حد تک آپس بیں خلط طط نظر آتے ہیں اور ان کے ماہین حدود فاصلہ واضح اور دو ٹوک نہیں۔ البتہ وسیع تر منہوم بیں کسانوں کے ان درجوں (categries) کو ایک دو سرے سے ممیز کیا جا سکتا ہے۔ لیکن یہ واضح کرنا ضروری ہے کہ وہ کاشتکار جو چھوٹے سے قطعہ زبین کا مالک ہو لیکن اس سے اس قدر آمنی حاصل نہ کر سکتا ہو کہ اس کی روزمرہ ضروریات پوری ہو جاتی ہوں اور اپنی کفالت کے لئے اسے بوے زمیندار کی اراضی بٹائی پر کاشت کرنا پرتی ہو تو وہ متوسط کفالت کے لئے اسے بوے زمیندار کی اراضی بٹائی پر کاشت کرنا پرتی ہو تو وہ متوسط کسان نہیں بلکہ غریب کسانوں کے درج بیں متصور ہو گا۔ اس کے باوجود کہ وہ تعوڑی بہت زبین کا مالک بھی ہو۔ اس طرح آگر کوئی بھی متوسط کاشکار آگر بوے منصوبے کی بخیل کے لئے بھی بھو۔ اس طرح آگر کوئی بھی متوسط کاشکار آگر بوے منصوبے کی بخیل کے لئے بھی بھو۔ اس طرح آگر کوئی بھی متوسط کاشکار آگر بوے منصوبے کی بخیل کے لئے بھی بھو۔ اس طرح آگر کوئی بھی متوسط کاشکار آگر بوے منصوبے کی بخیل کے لئے بھی بھو۔ اس طرح آگر کوئی بھی متوسط کاشکار آگر بوے اسے محض اس بنا پر امیر کاشکار قرار نہیں دے دیا جائے گا کوئکہ اس کی روزی (آمدنی) کا دار و مدار استحسال پر بٹی نہیں ہے۔

بالثویک انقلاب کو پایہ محیل تک پہنچانے کے لئے جو حکمت عملی وضع کی گئی تھی اس میں لینن نے کسانوں کے کردار کو نملیاں جگہ دی جب انقلاب کے دوران لینن نے "محنت کش (صنعتی مزدوروں) اور کسانوں میں سیجتی اور اتحاد کا نعرہ بلند کیا۔ اگرچہ

اس میں کلام نہیں کہ بعض اوقات روی افتلاب میں کسانوں کے کردار کے بارے میں بیر مبلغہ آرائی کی جاتی ہے۔ اس لئے کی تھیئم (Lich theim) نے رقم کیا "لینن اور اس کی قائم کردہ بالثویک مظیم اس فیلے کی وجہ سے خصوصی اہمیت کی حال ہیں جس کے تحت زرق بغاوت کو کامیابی کے ساتھ پرواٹاری انقلاب کی محیل کے لئے استعل کیا گیا۔" (6) لیکن نہ تو روی انتلاب کے مقائق اور نہ بی لینن کے نظری اصول (theoretical formulations) کی تھیئے (Lich theim) کے اس بیان کی تعدیق کرتے ہیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ بالثو یکول نے پہلے کہل شہول اور قصبول میں اپنا افتدار قائم کیا انتلاب اکوبر کی محیل کے بعد لینن کا بھی کی خیال تھا کہ انتلاب کے ابتدائی مرطے میں طبقاتی آویزش (Class Struggle) روی دیی آبادی کو اپنے حسار میں نہ لے سکی مقی- (7) بعدازاں جول جول روی دیمات میں طلات تبدیل ہوتے گئے اور وہاں کسانوں نے استبدادی قونوں کے خلاف سر اٹھانا شروع کیا تو لینن کا ہمی کسانوں کی طرف رویہ بدلنا شروع ہوا۔ اگر بالشویک انقلاب میں کسانوں کے کردار كا جائزه ليس تو اسے تين عليمه اووار ميس تقتيم كركے سمجما جا سكتا ہے۔ ہر دور ميس كسانون كاكردار اثبتائي مخلف تفا- بهلا دور 1905ء تك كاب- أكريد بم يد دكيه كت ہیں کہ لینن کے خیالات میں اس وقت سے تبدیلی آنا شروع ہو مئی تھی جب 1902ء میں کسانوں نے علم بعنوت بلند کیا تھا۔ وو سرا وور 1905ء سے 1917ء تک کا ہے جبکہ تيرا دور (جے كه عمد تشخيص نو (period of re-assessment) بعى كما جا سكتا ہے) اکور (1917ء) کے بعد کا زمانہ ہے۔

پہلے دور (1905ء سے قبل) کے پیس منظر کا مرکزی پہلو روس میں زری سرایہ داری (agrarian capitalism) میں تیزی سے ہونے والی ترقی اور اس کے ساتھ ساتھ وہاں کی فیوڈل معیشت کی زوال پذیری سے متعلق لینن کے خیالات سے-1893ء می سے نوجوان لینن نے دیکسانوں کی زندگی میں رونما ہونے والی اقتصادی تبدیلیوں"کو بھائپ لیا تھا اور اس کی ابتدائی تحریوں کا موضوع بھی کی تھا (وہ ابتدائی تحریریں جو کہ محفوظ کی جاسکی ہیں)۔ لینن نے اپنا پہلا برا اور انتمائی اہم کام "دی ڈویلیمنٹ آف

کیپٹل ازم ان رشیا" کے عنوان سے شائع کیا۔ جس کے تقریباً وہ تمائی حصے میں روی دیسات میں سرملیہ وارانہ انقلاب کے رونما ہونے اور اس کے اثرات نیز فیوؤل معیشت کے زوال اور ان حالات میں جنم لینے والی پیچیدہ صور تحال کا شاندار طریقے سے تجزیبہ کیا گیا ہے۔ اس صدی کے آغاز کے موقع پر روس کی دیمی معیشت کی جزئیات میں جائے بغیر ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم اس کے اہم خدوخال کی وضاحت کریں آگاکہ روس کے دیمات کی بمتر طور سے تغیم ہو سکے۔

اہم ترین پہلو آلاث شدہ زمین کے مالکان لینی روی متوسط کسانوں کو در پیش ایک مخصوص مسکلہ تھا کہ جس نے روسی دیمات میں 7-1905ء اور 1917ء کے دوران ہلچل پیدا کر دی تھی۔ یہ مسئلہ دراصل 1861ء میں سرفوں (Serfs) لینی مزارعین کو دی جانے والی آزادی کی ایک طرح سے یادگار تھا۔ آزادی کے عظم کے تحت سرف (Serf) لینی مزارعے کو وہ قطعہ ارامنی الاث کر دیا گیا جو اس سے پہلے اس کے زیر کاشت تھا۔ لیکن اس قطعہ اراضی کا ایک حصہ زمیندار ہی کے پاس رہنے دیا گیا اس نوع اراضی کو "کٹ آف لینڈ" (Cutt off Lands) کا نام دے دیا گیا۔ بورے روس میں اس نوع کی اراضی (Cut off Lands) اندازا" کسانوں کی زیر ملیت کل اراضی کا پانچواں حصہ ہو گی۔ لیکن کٹ آف ارامنی (Cut off Lands) سے متعلق جو اہم نقطہ ہے وہ اس کے سائز کے زیادہ یا کم مونے کے بارے میں نہیں بلکہ اس اراضی (جو کہ کسانوں (مزارعین) سے ہتھیا لی منی) کی کوالٹی اور اس کے روی دیمی معیشت میں کردار سے تعلق رکھتا ہے۔ اس اراضی کے زمرے میں زیادہ تر سزہ زار۔ چاہ گاہیں اور وہ زمین جمال آبیاثی کے لئے کھال (Water Courses) واقع تھے۔ آتے تھ کہ جن سے کسانوں (مزارعوں) کو محروم رکھا گیا۔ مزید برآن انسیں مرو و نواح میں واقع جنگل تک رسائی کے لئے راستہ بھی نہ دیا گیا۔ یاد رہے کہ یہ تمام عناصر کسانوں کی اقتصادیات کے لئے انتائی اہم ہوتے ہیں۔ کسانوں کے لئے یہ بھی لازی قرار پایا کہ وہ الاث کی جانے والى اراضى كى قيت ادا كرير قيت كى ادائيكى كا ايك طريقه تويه موسكا تهاكه يا تو کسان متعلقہ برے زمیندار کے لئے کاشنکاری کی خدمت سر انجام دیں (جو کہ صاف

ظاہر ہے بیگار ہی ہوگی) یا دو سری صورت میں نقد اوائیگی کریں۔ (اراضی کی قیمت اس رقم ہے گئی گنا زیادہ ہوتی تھی جو اللث شدہ زمین کو پنے پر حاصل کرتے وقت اواکی جاتی تھی) کسان (Redemption payment) کے عوض اس غلامنہ جکڑ بندی سے چھٹکارہ پا سکنا تھا لیکن (Redemption payment) کی رقم اللث شدہ زمین کی مارکیث کی قیمت سے کہیں زیادہ تھی۔ زمیندار کی جانب سے لاگو شرائط کی سکیل کے لئے فوڈل قوانین اور کمیون جیسی فیوڈل روایات کسان کو اس بات کی پابند بنا ویتی تھیں کہ وہ گاؤں میں رہ کر زمیندار کے لئے اس ہی کی شرائط پر خدمات سر انجام دے۔ اس طرح متوسط کسان اور زمیندار کے مابین جو تعلق قائم ہوتا تھا وہی ان دونوں میں گرے اور براہ راست تھناد کا موجب بنتا تھا۔ اس تضاد کو زار روس کی دیمی معاشرت کا نمایاں ترین پہلو کما جا سکتا ہے۔

زمینداروں کی زیادہ تر زمین بٹائی پر کاشت کرتے تھے جو یا تو بالکل ہی بے زمین (Share croppers) بین غریب کسان کاشت کرتے تھے جو یا تو بالکل ہی بے زمین اور گھوڑے وغیرہ ضوری زمین ان کے زیر ملکیت ہوتی! البتہ ان کے پاس زرعی آلات اور گھوڑے وغیرہ ضور ہوتے تھے۔ ان غریب کسانوں اور متوسط کسانوں کی حالت میں پائے جانے والے فرق کو آمانی سے واضح کیا جا سکتا ہے کیونکہ متوسط کسان کو آلاث شدہ وسیع اراضی پر تعرف حاصل تھا علاوہ ازیں وہ مشترکہ چراگاہوں اور جنگل سے بمی مستنید ہو سک تھا اور سب سے اہم بلت ہے کہ اپنی روزی کے لئے متوسط کسان کو بدے زمیندار کا وست گر نہ ہونا پر آ تھا لیکن اس کے کدھوں پر زمیندار کی طرف سے عائد کروہ فرائض کا بوجھ ضرور تھا۔ اور جمل تک غریب کسان جے کہ بٹائی پر کاشت کرنے والا مزارع بھی کما جا سکتا ہے اس کا تعلق تھا تو اس کی روزی کا کل کم اخصار اس زمین پر تھا جو اسے زمیندار کا شاست کے لئے دیا کرتا تھا۔ آگرچہ غریب کسان زمیندار کا ہر طرح است گر تھا اس لئے وہ زمیندار کا چر طرح است کی جرات کرنے سے وست گر تھا اس لئے وہ زمیندار کی خالفت کی جرات کرنے سے قاصر تھا۔

کھے زمینداروں کی زمین اجرتی مزدوروں کے ذریعے زیر کاشت اللی جاتی علی- یہ

اییا اقدام تھا جے سرمایہ دارانہ کاشکاری (Capitalist Farming) کی جانب پیش رفت کها جا سکتا ہے۔ لیکن اصل دیمی بور ژوا مختی کلاک (Kulaks) تھے جو کاشتکاری کو کاروبار کے طور پر کرتے تھے اور اس ضمن میں اجرتی مزدوروں کی خدمات کو بروئے کار لاتے تھے۔ میں اجرتی مزدور دمی پرولتاریہ تھکیل دیتے تھے۔ اس طرح روس میں زرعی سرملیہ داری جڑیں پکڑ رہی تھی جو کہ لینن کے خیال میں بور ژوا جموری انقلاب کو ممکن بنانے کے لئے ایک مضبوط قوت فراہم کر سکتی تھی اور بعدازاں سوشلسٹ انقلاب کے لئے راہ ہموار کر علق مقی- (9) لینن کے بالکل برعکس بلیخانوف اور کئی دو سرے مینشیویکس (Menshviks) محض صنعتی سرمایہ داری ہی کو انقلانی قوتوں کے فروغ کے لئے لازی گردانتے تھے۔ یہ سوچ سوشلستوں کی امیدوں اور قوت عمل کے لئے سد راہ بن ہوئی تھی جس کے مطابق سوشلسٹوں کے لئے پہلے روس کے صنعتی ملک بن جانے کا انظار کرنا لازی تھا اور اس تھکا دینے والے انظار کی من کرر جلنے کے بعد کمیں روس سوشلسٹ انقلاب کے لئے تیار (موافق) ہو سکتا تفا- مینشویک عناصر کسانول کو قدامت پرست اور رجعت پند طبقه سجھتے تھے۔ اس طرح کے خیالات کے پس منظر میں ناروڈنک نظریہ (Narodnik view) بھی لوگوں کے لئے یقینا کشش کا باعث تھا۔ حتی کہ مار کس اور اینگلز بھی اس سوچ کے لئے اپنے دلوں میں نرم گوشہ رکھتے تھے۔ (10)

لیکن لینن کے خیال میں یہ محض یوٹوپیائی قتم کی سوچ تھی۔ اس نے کمیون کو پرانے فیوڈل نظام کے با قیماندہ آثار قرار دیا کہ جس کے کمل خاتے کی اشد ضرورت ہے۔ متوسط کسان جس پر کمیون کا دار و مدار تھا طبقے کی حیثیت سے زوال آمادہ اور انتشار کا شکار ہو چکے تھے۔ علاوہ ازیں سرمایہ دارانہ نظام کی تھیلتی ہوئی جڑوں کے باعث متوسط کسان غربت کا شکار ہوتے جا رہے تھے اور کسان (کاشتکار) اب دو طبقوں بیس بٹ گئے تھے یعنی سرمایہ دارانہ کسان اور دیمی پرولٹاریہ! چنانچہ لینن کا خیال یہ تھا کہ اس عمل کو تیز تر کرنے کی سر توڑ کوشش کی جائے اور فیوڈل ازم کے بچے کہ اس عمل کو تیز تر کرنے کی سر توڑ کوشش کی جائے اور فیوڈل ازم کے بچے دوری سرمایہ داری (capitalism)

agrarian) کی نمو میں رکلوث بن کر انقلاب کے عمل کی رفتار کو ست کر رہے ہیں۔

فیوڈل ازم کے باقی مائدہ آثار کے خلاف جدوجمد اور بور ژوا جموری انقلاب کی محمیل کے لئے متوسط کسانوں کے منتشر ہوتے ہوئے طبقے کی بجلئے لینن کی نظریں معیشت کے سرملیہ وارانہ (Capitalist) سکیٹر میں سرگرم طبقات (سرملیہ وار کاشتکار) پر مرکوز تھیں کہ وہ ان مقاصد کے حصول کے لئے وسیلہ بنیں گے۔ لیکن 1901ء میں اس نے دیمی مزدوروں کو بھی بااثر انقلابی قوت کے طور پر تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ ابریل 1901ء کے اسکراء (Iskra) میں شاکع ہونے والے ایک مضمون میں ایخ قار کین کے لئے زرعی بروگرام کو بیان کرتے ہوئے اس نے بیہ بھی رقم کیا "مہارے دی مزدور کاشکاروں (کسانوں) سے مری وابنتگی رکھتے ہیں۔ وہ ابھی تک اس بدنصیبی کے بوجھ تلے دبے موے ہیں جس کا عام کاشتکار برسوں سے شکار ہے۔ ان مشکل حالات کے ہوتے ہوئے یہ ممکن وکھائی نہیں دیتا کہ وہ اب یا مستقبل قریب میں دیمی مزدوروں کی کمی تحریک کو قوی سطح کی اہمیت عطا کر سکیں۔ (۱۱) اس طرح اپنی ولیل کو آگے برحاتے ہوئے لینن تحریر کرنا ہے "ممارے ذری پروگرام کا نجوڑ (essence) میں ہے کہ دیک پرولتاریہ سرف ڈم (Serfdom) یعنی مزارعیت) کے باتی چ جانے والے آثار کے کمل خاتے اور اس سے بتھیائی ہوئی Cuf\_off ارامنی کی واپسی کے لئے متمول کاشتگاروں کا ساتھ دے۔" (12) انتلالی قیادت کی فراہمی کی ذمہ داری منعتی پرولتاریہ بی کے لئے مخصوص کر دی مئی۔ جمال تک زری شعبے کا تعلق تھا تو اس میں بور ووا جمهوری انقلاب کے لئے دیمی بور ووا بی کو اہم ترین قوت کے سمیا كرف كاوسيله تتليم كياكيا-

زیر نظر زرعی پروگرام میں جس دو گونہ مسئلے کو مرکزی اہمیت دی گئی تھی وہ (Cuf-off) کٹ آف زمینوں کی چھوٹے کسانوں کو بحلی اور مزارعیت (Serfdom) کے بچے کھچے آثار کے کمل خاتمے سے متعلق تھا۔ لیکن زرعی پروگرام میں لینن نے اس جدوجمد کے حوالے سے بور ژوا کے کردار کو ضرورت سے زیادہ اہمیت دے دی اور اس ضمن میں متوسط کسان کے کردار کو کمل طور پر نظر انداز کر دیا حالانکہ اس

جدوجمد کا سب سے زیادہ براہ راست تعلق متوسط کسان بی سے تھا۔ جبکہ کلاک (Kulaks) جو کہ صحیح معنول میں بور ژوا کاشکار سے ان کی جانب سے فیوڈل ازم کے محض معاثی پہلو بی کو چیلنج در پیش تھا کیونکہ ان میں ابلیت بھی زیادہ تھی اور وہ زراعت سے متعلق مزدوروں کو زیادہ اجرت دینے پر بھی قلار سے اس کے علاوہ ان میں زمین خریدنے یا اسے پٹے پر لینے کے لئے زیادہ رقم کی پیش کش کرنے کی بھی صلاحیت تھی۔ لیکن در حقیقت کلاک فیوڈل نظام کے دائرے سے باہر سے اور زمیندار کے ساتھ براہ راست طور پر کسی تصافی موث نہ سے۔ اگرچہ کلاک طبقہ امراء (جو کہ زیادہ تر بور زمینداروں بی پر مشمل ہو تا تھا) کے ان کی جانب حقارت آمیز رویے کی وجہ سے برہم تو رہتے سے لیکن زمینداروں سے لڑائی مول لینے کی یہ کوئی معقول وجہ ہرگر نہ برجم تو رہتے سے لیکن زمینداروں سے لڑائی مول لینے کی یہ کوئی معقول وجہ ہرگر نہ برجم تو رہتے سے لیکن زمینداروں سے لڑائی مول لینے کی یہ کوئی معقول وجہ ہرگر نہ سے۔

جب 1905ء میں کسانوں کی طرف سے علم بعلوت بلند ہوا تو کٹ آن (Cut-off) زمینوں کے حصول کے لئے جدوجد کو متوسط کسانوں نے مرکزی قوت فراہم کی۔ و۔ جنوری کو خون آشام اقوار (Bloody Sunday) کے بچھ بی دنوں بعد فردری کے مینے میں کسانوں نے بھی بعلوت کر دی (خون آشام اقوار کے واقعے کے بعد مردوں کے مینے میں کسانوں کی بعلو تیں عرصے میں کسانوں کی بعلو تیں مراے دوس میں بھیل گئیں اور یہ سلمہ بعد کے دو مالوں کے دوران بھی جاری رہا۔ مردی دیمات کا زیادہ تر علاقہ اس عرصے میں مسلسل سمرایا احتجاج بنا رہا۔ جبکہ شہوں اور قصبوں میں افغالب کب کا معدوم ہو چکا تھا۔ اس افغالبی تحریک کے ظہور میں آنے قصبوں میں افغالب کب کا معدوم ہو چکا تھا۔ اس افغالبی تحریک کے ظہور میں آنے کے عمل میں کسانوں کے مختلف طفوں نے کیا کردار ادا کیا اس پر رائے زئی کرتے کے عمل میں کسانوں کے مختلف طفوں نے کیا کردار ادا کیا اس پر رائے زئی کرتے ہوئے رائیس کہتا ہے مناقبائی رتجانات جو روی دیمات میں تفکیل یا گئے تھے ان کا ہوئے والا رشتہ (تعلق) تھا اور یہ کمنا پر جن نہ ہو گا (جیسا کہ کئی حضرات میں رائے ہوئے والا رشتہ (تعلق) تھا اور یہ کمنا پر جن نہ ہو گا (جیسا کہ کئی حضرات میں رائے رکھتے ہیں) کہ دیکی پولٹاریہ (یا دیمات کی کچی پولٹاریہ) کے سمولیہ دار کاشکاروں رکھتے ہیں) کہ دیکی پولٹاریہ (یا دیمات کی کچی پولٹاریہ) کے سمولیہ دار کاشکاروں کے وجود میں

آ جانے کی بنیادی وجہ تھی۔ اگرچہ متول کاشکار اس دوران ہونے والی لوث مار بیں وگیر کاشکاروں (عام کسانوں) کے ساتھ شریک ہو جایا کرتے تھے خاص طور پر جمارتی لکڑی (Timber) وغیرہ کے کاٹ کر لے جانے اور مویشیوں کو غیر قانونی طور پر چرانے (Pasturing) وغیرہ بیں وہ برسے چڑھ کر حصہ لیتے تھے لیکن ایسا شاتہ و ناور ہی ویکھنے بیں آیا کہ غریب کسانوں کے حملوں کا نشانہ متمول کاشکار ہنے ہوں وگرنہ زیادہ تر برے زمیندار بی ان کی جارحانہ کارروائیوں کی زو بیں آئے۔ لیکن اس بیں بھی شبہ نہیں کہ اپنے نقصان کے ڈر سے متمول کاشکار اس زرعی تحریک سے لا تعلق رہے یا انہوں نے اس کی کھل کر خالفت کی ہے۔ وہ مری جانب اجرت پر کام کرنے والے زرعی مزدور اس کی کھل کر خالفت کی ہے۔ خاکدین اس بھی طور پر زرعی تحریک کے قائدین جن کے پاس اپنی اراضی نہ تھی ہے۔ نہ صرف عموی طور پر زرعی تحریک کے قائدین اشی نے رہنمائی کا فرض سر انجام دیا ہے۔ بہ بھی حقیقت ہے کہ بعض دفعہ زرعی شرولتریہ اور ان کاشکاروں کے درمیان عداوت و دشنی واضح صورت اختیار کر گئی جو اپنے کھیت میں بھی کام کرتے تھے اور زمیندار کی اراضی کو بھی کاشت کرتے تھے۔"

کسانوں کی بعلوت میں کلاک (Kulak) کا کردار مہم ہے۔ اس نے Cut-off اراضی کی بحلی (لینی اس کے غریب کسانوں کو دے دیئے جانے) کے لئے زمینداروں کے خلاف جدوجہد میں شمولیت افتیار کرنے سے گریز کیا۔ جو کہ متوسط کسانوں کے لئے بقینا باعث تشویش تھا۔ اور جیسا کہ راہنس نے نشاندہی کی کہ کئی مواقع پر کلاک لئے بقینا باعث توجوٹے کسانوں اور زرعی مزدوروں کے حملوں کا نشانہ بنے اور وہ زیادہ تر کسانوں کے اس خروج سے لا تعلق رہے یا ان کی کھل کر مخالفت کی۔ لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ استحصالی زمینداروں کے خلاف باغیانہ روش اس قدر زور پکڑ گئی کہ کلاک بھی اپ کی اس سے کمل طور پر الگ تھلگ نہ رکھ سکے اور جب کمار نمینداروں کی لوث مار شروع ہوئی تو کلاکوں (Kulaks) نے بھی اس میں خصہ لیا۔

1905ء تک بالشو یکوں نے دمین علاقے میں بور ژوا جہوری انقلاب برپا کرنے کی غرض سے دیمی بور ژوا لینی کلاکول (Kulaks) بی سے اہم ترین کردار کی توقع وابست کئے رکھی بالثویک عناصر کو بیہ امید بھی تھی کہ اس انتقاب کے لئے کلاک قوت کا سرچشمہ ثابت ہوں گے۔ چنانچہ انہوں نے کسانوں کو بذات خود مظلم کرنے کی قطعا" کوشش نہ کی- اسکرا (Iskra) میں 1901ء میں لینن نے جو مضمون تحریر کیا تھا۔ اس میں اس نے دری پرولتاریہ کو بحیثیت انقلابی قوت کے بالکل کوئی اہمیت نہ وی اور اسے ایک نو آموز قوت قرار دیا۔ اس نے بیہ بھی لکھا کہ "اینے پروگرام میں ہمیں کسانوں کے مطالبات بھی شامل کرنا ہوں گے لیکن کسانوں کے مطالبات کو بورا کرنے یا ان کے مائل کو حل کرنے کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ بالغ نظر سوشل ڈیموکریٹکوں کو شرول سے نکال کر دیمات میں بھیج دیا جائے بلکہ ہمارا طریقہ کاریہ ہو گا کہ ان قوتوں کی سرگرمیوں کا رخ دیمی علاقوں کی طرف موڑ دیا جائے جنہیں طبع آزمائی کے لئے کوئی اور جگہ میسر شیں ..... " (14) لیکن 1902ء میں کسانوں کے خروج کے بعد لینن کے نقطہ نظر میں تبدیلی آئی۔ تب اس نے لکھا "تحریک کی خالصتا" عملی ضروریات نے حال بی میں دیمات میں احتجاج اور پراپیگنٹرے کو بہت ضروری بنا دیا ہے۔" لیکن اب بھی بور ژوا جہوری انقلاب سے متعلق بنیادی حکمت عملی نمیں رہی کہ ''دیمی پرولٹاریہ متمول کاشتکاروں کے شانہ بشانہ مزارعیت (Serfdom) کے نیچ کچی آثار کے کمل خاتے کے لئے جدد جمد کرے" صرف بور ژوا جمهوری انقلاب کی محیل بی سے بالاخر" دیمی برولتاریه کی مالکان اراضی (زمیندارون) سے ممل علیحدگی" ممکن ہو گی- (15) 1905ء تک بھی بور ژوا جہوری انقلاب کانی حد تک ناتمل تھا۔ لیکن اس سال

کسانوں کی طرف سے شروع کی جانے والی احتجابی تحریک کی شدت نے بالاثو یکوں کی کسانوں کی طرف سے شروع کی جانے والی احتجابی تحریک کی شدت نے بالاثو یکوں کی سوچ میں نمایاں تبدیلی پیدا کر دی چنانچہ مارچ 1905ء میں اپنی تحریر کے ذریعے لینن نے دیمی پرولتاریہ کو اس انداز سے منظم کرنے کو کما جس طرح شہری پرولتاریہ کی تنظیم کی گئی تھی۔ اس نے یہ بھی کما "جمیں یہ وضاحت کرنی چاہئے کہ ان کے مفاوات کی گئی تھی۔ اس نے یہ بھی کما "جمیں یہ وضاحت کرنی چاہئے کہ ان کے مفاوات بور ژوا کاشتکاروں کے مفاوات سے قطعی طور پر متفاد ہیں۔" ہمارے لئے یہ بہت بور ژوا کاشتکاروں کے مفاوات سے قطعی طور پر متفاد ہیں۔" ہمارے لئے یہ بہت

ضروری ہے کہ اشیں سوشلسٹ انقلاب کے لئے جدوجمد کرنے کی ترغیب دیں۔" (16) بعد میں بھی لینن نے بالشو یکوں کو بارہا ٹاکید کی کہ وہ غریب کسانوں کو منظم کریں لیکن اشیں اس میں کوئی خاص کامیابی نہ ہوئی۔

روس میں کسان تنظیم کی بنیادی اکائی گاؤں کی روایتی مجلس تھی۔ عام طور پر متمول کاشتکاروں لیعنی کلاکوں (Kulaks) کا اس پر غلبہ ہوتا تھا۔ انقلابی صور تحل میں جب تشدد آمیز سرگرمی ہوتی تھی تو مجموعی طور پر اس کا فائدہ متوسط کسان ہی اٹھائے تھے۔ اور غریب کسانوں کے ہاتھ کچھ نہ آتا تھا کیونکہ وہ اکثر او قات پس منظر میں رہتے تھے۔ قومی سطح پر کسانوں کی تنظیم "دی آل رشین پیرنٹس یونین" میں تقیہ تھے۔ قومی سطح پر کسانوں کی تنظیم "دی آل رشین پیرنٹس یونین" میں مست حد تک کلاکوں تھے۔ قومی سطح پر کسانوں کی تنظیم کھی بہت حد تک کلاکوں (Kulaks) کے زیر اثر تھی۔ جب یونین کی پہلی کاگرس کا انعقاد ہوا (5001ء موسم گرما میں) تو "مندوبین نے خود ہی اس بات کی نشاندہی کی کہ آکثر جگہوں پر کسانوں کو منظم کرنے کے کام کی ابھی ابتداء ہی نہیں ہوئی۔" (17) مزید برآس کسانوں کی ساس کھی جو کیڈرشپ بھی سوشل انقلابیوں (Social Revolutionaries) کے ہاتھوں میں تھی جو کہ بنیادی طور پر متمول کاشتکاروں کی نمائندگی کرتے تھے۔ ان حالات میں بالشو یکوں کو کسانوں کی صفوں میں قدم جمانے میں خاص کامیابی نہ ہو سکی۔

1917ء میں کسانوں کو علیمدہ سے منظم کرنے کے مسئلے پر لینن کا روب کائی مختلط تھا ماتھ ہی وہ اس حوالے سے تذبذب کا بھی شکار تھا۔ اپنے تاریخی "اپریل تھیس" میں اس نے کہا کہ "کسان ڈیٹیوں (Deputies) لینی نمائندوں کی سوویوں (مجالس) میں میکدم سے نفاق ڈالے بغیر پرولٹاری پارٹی کو اس ضرورت کا احساس کرنا چاہئے کہ غریب (نیم پرولٹاری) کسانوں کی الگ سے سوویتی تشکیل دی جائیں یا کم از کم اس طبقے کے کسان نمائندوں کو کسان ڈیٹیوں کی سوویوں ہی کے اندر رہتے ہوئے علیمدہ جماعت یا وھڑے (Factions) کی صورت میں منظم کر کے ان کی مستقل بنیادوں پر کانفرنسیں منظم کر کے ان کی مستقل بنیادوں پر کانفرنسیں منعقد کی جائیں۔ "لیکن وہ کمی طرح بھی اس بارے میں پراعتاد نہیں تھا کہ یہ کام پایہ منعقد کی جائیں۔ "لیکن وہ کمی طرح بھی اس بارے میں پراعتاد نہیں تھا کہ یہ کام پایہ منعقد کی جائیں۔ "لیکن وہ کمی طرح بھی اس بارے میں پراعتاد نہیں تھا کہ یہ کام پایہ منعقد کی جائیں۔ "لیکن وہ کمی طرح بھی اس بارے میں پراعتاد نہیں تھا کہ یہ کام پایہ منعقد کی جائیں۔ اپریل تھیس میں اس نے یہ بھی کما "ذمانہ حال میں ہم

یقین سے کچھ بھی نہیں کمہ سکتے کہ معتقبل قریب میں روی دیات میں زور دار زری انتقاب رونما ہو گا بھی کہ نہیں۔ نی الوقت کسانوں ہی کے اندر پائے جانے والے طبقاتی تفناد کے بارے میں بھی وثوق سے کچھ نہیں کما جا سکیا.... اس طرح کے سوالات کا صرف حقیق تجربے ہی کی بنیاد پر کوئی جواب دیا جا سکتا ہے۔" (18)

1917ء میں کسانوں کے خروج کا جو نمونہ ظاہر ہوا وہ کافی پیچیدہ تھا۔ اس وقت ایک ساتھ دو طرح کی جدوجمد جاری تھی لینی کسان اور زمیندار کے درمیان' اور کسانوں کے اینے اندر بھی تھکش جاری تھی۔ کسانوں ہی میں وا سٹکیاں (alignments) بری طرح سے البھی ہوئی اور خلط طط س ہو گئی تھیں۔ 1917ء کی کسان جدوجمد اس جدوجمد سے بہت مشاہمہ تھی جو 7-1905ء کے عرصے میں و توع یزیر ہوئی تھی لینی میہ جدوجمد متوسط کسانوں نے زمینداروں کے خلاف کٹ آف (Cut-off) زمینوں اور بچی کمجی فیوڈل یابندیوں (Restrictions) کے مکمل خاتے کی غرض سے شروع کی تھی۔ درمیانی عرصے کے دوران تو نسبتا " خاموش ہی رہی۔ اب ایک مرتبہ پھر (1917ء میں) زراعت مین آ جانے والی برحالی- مویشیوں اور خوراک کے ذخیرے میں انتائی کی اور اشیائے صرف کی قیمتوں میں غیر معمولی اضافے کی وجہ سے کسانوں کی جدوجمد میں تیزی آ جانے کے آثار نظر آنے لگے تھے۔ اس دفعہ کی جدوجمد سلے سے کمیں زیادہ شدید اور کئی معنوں میں بنیادی اعتبار سے ترقی یافتہ تھی۔ ورمیانی مت کے دوران (لینی 1905ء اور 1917ء کے درمیانی عمد میں) سٹولی ین (Stolypin کی زرعی پالیسی کی وجہ سے بہت سی الیمی پابندیوں سے چھٹکارا حاصل ہو میا جو پہلے فیوڈل لارڈز نے متوسط کسانوں پر عائد کر رکھی تھیں۔ ان یابندیوں ہے آزاد ہو جانے کے بعد 1917ء میں جب متوسط کسان ایک مرتبہ پھر سرگرم عمل ہوئے تو ان میں پہلے سے کمیں زیادہ شدت پندی (militancy) وکھائی دی۔ علاوہ ازیں متوسط كسان نے اس سے پہلے بھى آزادى كا ذائقہ چكھ ليا تھا۔ بالثويك نظريات نے بھى سپاہوں (جو کہ بلوردی کسان ہی ہوتے تھے) پر نمایاں اثر ڈالا جس نے صنعتی مزدور کے ساتھ مل کر سوشلسٹ انقلاب برپا کیا۔ وہ افراد جو محاذ جنگ چھوڑ کر بھاگ گئے

(deserters) وہ بھی اپنے ہمراہ نے انقلانی نظریات اور تشدد پندی سے عبارت رویہ لے کر واپس دیمات آے اور پہلے کی طرح جنگلوں اور سزہ زاروں پر قبضے کے لئے جدوجمد کا نئے سرے سے آغاز ہو گیا۔ زیادہ تر کھکش جنگلی لکڑی اور بھوسے کو اپنی تحویل میں لینے کے لئے ہوتی تھی- اس دوران زمینداروں کی جاگیروں (Manors) کو بھی پہلے سے زیادہ تواتر کے ساتھ لوث مار کا نشانہ بنایا گیا اور اس کے بعد انہیں نذر آتش کر دیا گیا۔ 1917ء میں پیدا ہونے والی صور تحل پہلے سے اس طرح بھی مختلف تھی کہ کئی جگہوں پر ولیج لینڈ کمیٹیال (Village Land Committees) ہی (جو کہ عبوری حکومت نے کسانوں اور زمینداروں میں ہونے والے جھڑوں کے تصفیے کے لئے قائم کی تھیں) زمینوں کی ضبطی اور ان کی نئے سرے سے تھیم کا ذریعہ بن سیس میارڈ (Maynard) کا خیال ہے کہ ان تمام سرگرمیوں میں ایک مخصوص ترتیب و توازن کار فرما نظر آیا ہے لین کسانوں نے ان زمینوں پر قبضہ نمیں کیا جو ان کے زیر کاشت نہ تھیں یا جو ان کے آباؤ اجداد کے تصرف میں مجھی نہیں رہی تھیں۔" (19) البتہ زیادہ امکان اس بات کا ہے کہ حقیقت میں کسانوں کی طرف سے اس قدر نظم و صبط کا مظاہرہ نہ کیا گیا ہو جیسا کہ مینارڈ کا کہنا ہے کیونکہ اس عرصے میں کساٹوں کو اینے دعاوی (Claims) کو بردھا چڑھا کر پیش کرنے سے کوئی بھی روک نہ سكا تما الذا اس بارے ميں يقين سے كچھ كهنا بست مشكل ہے۔ اس جدوجمد ميں بھى متوسط كسان پيش پيش رہے۔ كلاكوں كا اس دوران ميں رويہ تضادات سے ير تھا۔ جس میں خوف اور مخاصمت کے ساتھ ساتھ لوٹ مار میں انجکیا ہٹ بھری شرکت بھی شائل تھی۔ جمال تک ویمی برولٹاریہ کا تعلق ہے تو اس نے بھی جاکیروں کی لوث مار میں دو سرول کی طرح حصہ لیا لیکن وہ اینے آقاؤل (کلاکول) کے خلاف ایک قوت کے طور ير ابحرنه سکا-

دیمی علاقوں میں ایک اور بالکل ہی مختلف نوعیت کی جدوجمد کا آغاز ہو گیا تھا جس میں متوسط کسان کاشتکاروں ہی کے دو علیحدہ علیحدہ طبقات سے برسریکار تھے اس جدوجمد میں ایک فربق "کمیون" کے نظام کے تحفظ اور اس سے علیحدگی کے خواہش

مندوں کا تدارک چاہتا تھا۔ 1905ء اور 1917ء کے درمیانی عرصے میں ایک قانون وضع کیا گیا جس کے نفاذ سے کیونوں میں ری پارٹیشن ٹینیور (Repartitional Tenure) کی تحلیل اور وراثتی جائداد کی ابتداء کی منی جو که زمین كو اقتصادي معنول مين "في " (Commodity) بنا دينے كى طرف ايك فيصله كن قدم تھا۔ اس قانون کے باعث اشتمال اراضی کے ذریعے قومیتی پابندیوں سے آزاد ذاتی زرعی فارموں کا قیام ممکن ہو گیا تھا۔ کمیونوں کے نظام پر اس طرح کی کاری ضرب کے کئے ''قو میتی کلاک'' (Communal Kulaks) سب سے زیادہ سر کرم تھے کیونکہ وہ تو میتی بند شوں سے ممل طور پر چھٹکارہ چاہتے تھے۔ جن میں وہ غربیب کسان جن کی بت ہی تھوڑی ملکیت اراضی تھی کہ جس سے ان کی کفالت نہ ہو پاتی لیکن اس تھوڑی سی ملکیت زمین کی وجہ سے وہ گاؤں سے بندھے ہوئے تھے کمیونوں کے نظام بی کی وجہ سے وہ اپنی حالت میں مثبت تبدیلی لانے سے قامر تھے۔ اس لئے غریب کسان بھی کمیونوں کے خاتمے کے حامی تھے۔ لیکن کمیونوں کے خاتمے سے متوسط کسانول کو فائدہ کم اور کہیں زیادہ نقصان ہونے کا اختمال تھا چنانچہ وہ کمیونوں سے علىحدگى چاہنے والوں كے سخت مخالف تھے اور اس سلسلے میں ان كے جذبات برا محكيجت ہو جاتے تھے۔ اور جب بھی کمیونوں سے علیمدگی افتتیار کرنے کی کوشش ہوئی تو متوسط کسانوں نے اس کوشش کی کامیابی سے مزاحمت کی اور بہت سی مثالیں ایس ہیں کہ كميونول كو چھوڑ كر چلے جانے والے كسانول كو واپس آنے اور ابنى زمينول كے دوبارہ سے کمیون میں جمع کرنے پر مجبور کیا گیا۔ النذا ایسے متعدد معاملات تھے جن میں متوسط کسان گاؤل کی سطح پر موثر قوت کے طور پر مسلم حیثیت رکھتے تھے۔

کسانوں میں اس طرح کا نفاق اور جھڑے بھی "انقلابی کسان کمیٹیوں"
(Revolutionary peasant committees) کے قیام میں سد راہ نہ بن سکے۔ ان کمیٹیوں کو قائم کرنے کے لئے لینن کی طرف سے بھی پرزور نقاضا تھا۔ اس سے پہلے کسان سویتیں (Soviets) صرف ضلعی اور صوبائی سطح پر بی قائم ہو سکی تھیں اور عام طور پر ان سویتوں پر دائیں بازو کے سوشل انقلابیوں (Social Revolutionaries) کا

غلبہ تھا جو زیادہ تر کلاکول (Kulaks) کے نمائندے ہوا کرتے تھے۔ گو کہ اثقلاب میں کسانوں کا کردار بالواسطہ نوعیت کا تھا لیکن اس کی اہمیت سے انکار بسرحال نہیں کیا جا سکنا۔ بالثویکوں کا فارمولہ یہ تھا کہ تمام کے تمام کسانوں سے اتحاد کرکے اقتدار پر قبضہ كر ليا جائے- أكرچه أس همن ميس كسانوں كاكردارين تفاكه انهوں نے بالثو يكوں كا ساتھ دیا۔ اس ساتھ (alliance) دینے کے عمل کی ابتداء کسانوں کی طرف سے ہوئی۔ یہ ساتھ (اتحاد) کس باقاعدہ اعلان- نظم اور رہنمائی کے بغیر ہی قائم ہو گیا تھا اس حوالے ے ایک اور بات بھی اہمیت کی حامل ہے کہ یہ ساتھ یا تعلون (alliance) تمام کے تمام كسانول سے نه ہو يايا تھا كيونكه كسان خود نفاق كا شكار تھے۔ بعد ميں جنم لينے والے اس نوعیت کے ایک تازعے کے دوران شالن نے بیان دیتے ہوئے کما تھا کہ پرواتاری انقلاب برولتاریہ "فریب کسانول کی معاونت کے ساتھ" معرض وجود میں لایا گیا۔ اس نے اینے اس بیان کے استناو کے لئے لینن کی ان ٹاکیدوں کا حوالہ دیا جو اس نے 1905ء کے بعد غریب کسانوں کو منگم کرنے کے لئے بالشو یکوں کو کی تھیں۔ لیکن یہاں بھی اس بات کو فراموش نہیں کرنا چاہئے کہ جیسا کہ سطور بالا میں بھی ذکر کیا گیا ہے بالشويكول كو اس مقصد كے حصول ميں كاميابي نہ ہو سكى - لينن كى بعد از انقلاب تشخيص بھی اس سے مختلف نہیں تھی۔

اکتوبر 1918ء میں انتقاب کے تجربے پر نظر دوڑاتے ہوئے لینن نے باشویکوں کی غریب کسانوں کو متحرک کرنے میں ناکای کی وضاحت کرتے ہوئے کہا کہ یہ ناکای غریب کسانوں کی "ناتجربہ کاری" پسماندگ" جمالت اور سوویتوں کی لیڈرشپ کے کلاکوں کے ہاتھوں میں مر تکز ہو جانے کی وجہ سے ہوئی.... دارالحکومتوں میں بھی پرواتاری انقلاب کے آجانے کے ایک سال بعد ہی دور دراز کے دیمی علاقوں میں بھی پرواتاری انقلاب کا ظہور ہو گیا تھا۔" (20) لیکن یہ نقطہ غور طلب ہے کہ آخر بالشویک کسانوں کی پسماندگ اور جمالت کو دور کرنے میں کیوں کامیابی نہ حاصل کر سکے حالانکہ کم از کم ایک دہائی اس کام کے لئے مختص کی گئی تھی؟ لینن کے خیال میں اس نقطے کی وضاحت موضوی حالے سے مکن نہ تھی۔ لینن کو یہ آگائی تھی کہ غریب کسانوں کو متحرک کرنے کے حالے سے مکن نہ تھی۔ لینن کو یہ آگائی تھی کہ غریب کسانوں کو متحرک کرنے کے حالے سے مکن نہ تھی۔ لینن کو یہ آگائی تھی کہ غریب کسانوں کو متحرک کرنے کے حالے سے مکن نہ تھی۔ لینن کو یہ آگائی تھی کہ غریب کسانوں کو متحرک کرنے کے

لئے ضروری لوازمات کا ہونا لازی ہے جن کے بغیر انہیں تحریک نہیں دی جا کتی۔۔۔۔ لیکن ان لوازمات کو لینن نے جس ہیت (Form) کے ذریعے بیان کیا وہ صرف اور صرف روسی تجربے ہی سے ماخوذ ہے۔ 1920ء میں اس نے ان لوازمات کو ''ایک ایبا پیج قرار دیا جس کی تصدیق مار کسٹ تھیوری بھی کرتی ہے اور روس میں برولتاری انقلاب کا تجربہ بھی اس کا استناد کرتا ہے آگرچہ دمیں آبادی کے نتیوں زمرے (categories) جن کا پہلے بھی تذکرہ کیا جا چکا ہے (ایعنی دیمی پرواٹاریہ۔ نیم پرواٹاریہ۔ چھوٹے مالکان اراضی (کسان)) اقتصادی- ساجی اور ثقافتی حوالے سے سوشلزم کی فتح کے حامی ہیں وہ انقلابی پرولٹاریہ کی مستقل مزاجی کے ساتھ اس وقت عملیت کر سکتے ہیں جب وہ ساس اقتدار حاصل کر چکے ہوں اور انہوں نے (انقلابی پرولٹاریہ نے) بوے زمینداروں اور سرمالیہ داروں کی بخ کنی کرلی ہو اور یہ افادگان خاک (پے ہوئے غریب طبقات) عملی طور پر بیہ جان گئے ہوں کہ ان کے رہنماء منظم 'مضبوط اور اتنی سکت کے حال ہیں کہ ان کی صبح راہ کی طرف رہنمائی کر سکیں۔" (21) یمال لینن روی تجربے کے پس منظر میں عموی حوالے سے بات کر رہا ہے اور یہ قطعا" نہیں سجھنا جائے کہ وہ مارکسی نصاب کی وضاحت کر رہا ہے۔ چینی تجربے اور ہندوستانی مثالوں سے ہمیں یہ پہۃ چاتا ہے کہ پرواتاریہ کی جانب سے ریاسی اقتدار پر قبضہ کر لینا ان کئی مباولات (alternatives) میں سے ایک ہے جن میں غریب کسانوں کو تحریک دینے کی لازی شرط کو بورا کیا جا سکتا ہے۔

چینی کمیونسٹ پارٹی نے بھی اپنے انقلابی سفر کا آغاز لیننی روایات سے کیا۔ اپنی زندگی کے ابتدائی برسوں کے دوران اس کے کام اور توجہ کا شہری پرولتاریہ طلباء اور دانثور ہی مرکز بنے رہے اور کسانوں کو وہ توجہ نہ دی گئی جو ان عناصر کو ملی جو شہروں کے باتی تھے۔ کمنٹرن کی ای بی (E. C.) کی رپورٹ کا حوالہ دیتے ہوئے جین دگراس (Jane Degras) کمتی ہے کہ 1926ء میں بی بی (C C P) کی کل رکنیت کا ذگراس (غیمد صنعتی مزدور تھے جبکہ کسانوں کی رکنیت کا تناسب صرف 5 فیمد تھا۔ (22) ماوزے تھی سے داس کے اپنے الفاظ میں) اپنے ماوزے تھی تھی دعمی دعملی مار کسٹ کی حیثیت سے (اس کے اپنے الفاظ میں) اپنے ماوزے تھی دعمی دعملی مار کسٹ کی حیثیت سے (اس کے اپنے الفاظ میں) اپنے

کام کا آغاز صنعتی پرولٹاریہ سے کیا۔ عملی مار کسٹ بننے سے قبل اس نے کچھ وقت

انظری مار کسٹ" کی حیثیت سے گذارا اس دوران ماؤ نے اپنی صلاحییں پڑھنے اور کھنے میں صرف کیں۔ منان پارٹی کے سیریٹری کی حیثیت سے اس نے کان کنوں ریلوے کے مزدوروں اور میونیل ورکروں کو منظم کیا۔ تب تک اس نے کسانوں کی منظیم اور تحریک کے لئے قابل ذکر کام نہ کیا تھا۔ ماؤ کو کسانوں میں موجود انقلابی ملاحیت کا اندازہ 1925ء میں آکر ہوا۔ ایڈگر سنو کو ماؤ نے بتایا "مابق میں میں کسانوں میں طبقاتی جدوجمد کے پیانے کا صحح احساس نہ کر سکا۔ لیکن جب 30 مئی 1925ء کا واقعہ رونما ہوا اور اس کے فورا" بعد ہی شدید نوعیت کی سیاس مرگرمیوں کی گویا ایک

لر شروع ہو کر مجیلتی چلی منی جس میں ہونانی کسان عملی جدوجمد کا شاہکار بن گئے تو میں

نے دیمی تنظیم کی مهم کا آغاز کیا۔ (23) اس طرح چینی کمیوزم کی تاریخ میں ایک نیا

باب وا ہو گیا۔

اس وقت چین میں کسانوں کے فساوات اور تشدد روزمرہ کا معمول بن گئے تھے۔
اس صور تحال کو جنم دینے میں کئی عناصر کار فرہا تھے۔ غالبًا سب سے اہم وجہ جو اس صور تحال کا باعث بنی مستقل بنیادوں پر ہونے والی خانہ جنگی تھی جو جنگی آقاوں کے مائین چیڑ گئی تھی۔ یہ جنگی آقا (War Lords) بہت زیادہ ٹیکس اور دیگر محصولات عائد کرتے اور ان کی جرا" وصولی کرتے تھے۔ یہی پچھ سرکاری ٹیکس وصول کرنے والے معرات بھی کرتے تھے۔ اس اہتری اور معرات بھی کرتے تھے۔ اس اہتری اور مفاشار کے عمد میں ایک اور چیز جو ایمیت کی حال ہے وہ یہ کہ پرانی "اشرافیہ" سے معلق رکھنے والے زیادہ تر لوگ شہوں کو سرحار گئے تھے چنانچہ دیمی علاقوں میں ان کی مال موجودگی نے بھی حالات میں آ جانے والی اس تبدیلی کے رونما ہونے میں نمایاں مرحودگی نے بھی حالات میں آ جانے والی اس تبدیلی کے رونما ہونے میں نمایاں

كردار اداكيا كيونكه ديمي "اشرافيه" اين براه راست ذاتي اثر و رسوخ وولت اور روايي

ساجی مرتب کو استعال میں لا کر صور تحل کو اینے کنرول میں رکھنے کی المیت رکھتی تھی

لیکن وہ شہول میں جاکر آباد ہو گئی تھی چنانچہ ان لوگوں کے بیلے جانے سے جو کہ

وقع یر بی ابنی طاقت کو استعال کر کے مالات کو اپنی کرفت سے نکلنے نہ دیتے تھے اب

دیمات پر کسی بھی ہم کا سابی کنٹرول موقوف ہو گیا تھا جس کے بیتج میں کسانوں کے حصلے باند ہو گئے تھے اور ان میں تشدد کا عضر غالب آنے لگا تھا۔ لیکن صور تحال کی اس تبدیلی میں فیصلہ کن عضر ''انقلابی فوج" کی کارروائیاں تھیں جو کہ 1923ء میں ڈاکٹر سمین بیٹ سن کی کاؤمن نگ (Kuomintang) حکومت نے سوویت یونین اور چینی کمیونسٹوں کی مدو سے منظم کی تھی۔ فروری 1925ء میں انقلابی فوج نے جنگی آگاؤں (War Lords) کے خلاف کی جانے والی کئی جنگی کارروائیوں کی ابتداء کرتے ہوئے مشرقی ہم (Eastern Expedition) کے خلاف کی جانے والی کئی جنگی کارروائیوں کی ابتداء کرتے ہوئے مشرقی ہم جاری ہوئے مشرقی ہم جاری اور 1926ء کے موسم گرما میں معروف شابی ہم جاری ہوئی۔ بیات خاص ایمیت رکھتی ہے کہ شابی ہم کے موقع پر کسان ایبوی ایشنوں کے ہوئی۔ بیات خاص ایمیت رکھتی ہے کہ شابی ہم کے موقع پر کسان ایبوی ایشنوں کے موب میں تھا۔ ایک ملین ممبران کا تقریباً دو تمائی حصہ کوانگ نگ (Kang tung) کے صوب میں تھا۔ ایک ملین ممبران کا تقریباً دو تمائی حصہ کوانگ نگ (Rang tung) کے صوب میں تھا۔ فوج اپنے آپریشن مرانجام دے رہی تھی۔

کسان تحریک نہ تو کمیونٹ پارٹی کی تخلیق تھی اور نہ بی کمی مرد واحد کی عقل کا کرشمہ! ماؤ کو دراصل اس تحریک نے اپنی طرف اس وقت متوجہ کیا۔ جب اس کی ابتداء پہلے بی سے ہو چی تھی۔ البتہ ماؤ کی تنظیمی قابلیت نے کسان تحریک کو نئی بلندیوں تک پہنچا دیا۔ 1925ء میں اس نے ''انشیٹیوٹ آف دی پیرنٹس مودمنٹ' بلندیوں تک پہنچا دیا۔ 1925ء میں اس نے ''انشیٹیوٹ آف دی پیرنٹس مودمنٹ تحریک کے ارکان کو تربیت دینے کا آغاز کیا۔ سال کے آخر میں ماؤ اپنے شاگردوں کو ہونان (Hunan) لے گیا اور ان کا کسانوں کی جانب سے کی جانے والی عملی جدوجمد میں مصروف سرگرم کارکنوں سے رابطہ قائم کیا اور قصباتی آبادیوں میں کسان تنظیمیں قائم کیں۔ اس طرح کسان تحریک کو ایک مربوط بنیاد فراہم کر دی گئی ناکہ اس کے لئے تنظیم اور لیڈرشپ کی فراہمی سمل ہو جائے اور اگر آئندہ تحریک سرگرم ہو تو وہ پوری قوت کے ساتھ ابحر کر ظہور بذر ہو۔

اؤ نے کسان تحریک سے متعلق ابنا تجرب کا خلاصہ دو مضامین میں رقم کر دیا ہے

جنہیں بلاشبہ ماؤ ازم کے کلاسیک کا ورجہ حاصل ہے۔ ان میں سے پہلا مضمون "An Analysis of the Various Classes of the Chinese Peasantry and Their Attitudes Toward Revolution".

"چینی کسانوں کے مخلف طبقات اور ان کے انقلاب سے متعلق رویوں کا تجزیر" ہے۔ (25) جو کہ جنوری 1926ء میں شائع ہوا تھا۔ دوسمرا مضمون "Report of an Investigation into the Peasant Movement in Hunan" لین "ہونان میں کسان تحریک کی تحقیقات کی رپورٹ" کے نام سے ایک سال بعد شائع ہو کر منظرعام پر آیا اور شہوہ آفاق حیثیت سے سرفراز ہوا۔ ان دونوں مقالہ جات کے حوالے سے سٹوارٹ شرام (Stuart Schram) نے نشاندہی کی ہے کہ پہلی نظر میں ان کے اصلی متنوں میں مار کسف- لیننسٹ نظریے کی بنیادوں سے "انحاف" و کھائی ویتا ہے۔ اس کا کمنا یہ ہے کہ اصلی متن میں صنعتی پرولتاریہ کے قائدانہ کردار (Leading role) كا بطور خاص ذكر نهيس ملتا البية اس نقطه كو بعدازال 1951ء ميس مقاله جات کے متن میں شامل کر لیا گیا۔ کیا اس سے سے مراد ہے کہ اس مرسلے پر ماؤنے برولتاریہ انقلانی قیادت کے بارے میں مار کس اور لینن کے پیش کردہ بنیادی اصولوں کو تیاگ دیا تھا؟ ماؤ ازم کا تجوید کرتے ہوئے آئزک ویوچ (Isacc Deutscher) نے اس حقیقت کی جانب اشارہ کیا ہے کہ "ماؤ.... نے بہت صریح انداز میں کسانوں کو واحد انقلانی قوت کے طور پر تتلیم کیا ہے اس وقت ہوا جب اس نے کلیتا" شہری مزدور طبقے سے منہ موڑ کیا تھا۔" (26) کیکن جیسا کہ ڈیوچ (Deutscher) نے بھی تذکرہ کیا ہے ماؤ کے یہ خیالات بعد میں تشکیل پائے۔ جب انقلاب فرو ہو گیا۔ یہ اس وقت کی بات ہے جب موسم خزال کی کٹائی (Harvest) کے موقع پر 1927ء میں بغاوت ہو گئی تھی اور ماؤ کو اینے ساتھیوں کے ہمراہ (جو کہ بعد میں سرخ فوج کا قلب (Core) بنے چنگ کانگ کے بہاڑوں میں پناہ لینی پری- سیس پر انقلابیوں کا اوُہ (Base) بنا۔ وہیوجر (Deutscher) کے مطابق "مہاڑوں میں بسیا ہو جانے" کو ابتداء میں تو عارضی حکمت عملی کے طور پر اختیار کیا گیا ناکہ اس وقت کا انتظار کیا جاسکے جب حالات شری بغاوت (insurrection) کے احیاء کے لئے سازگار ہو جائیں۔ او کو اپنے 'اس عمل کے اثرات کا علم رفتہ رفتہ ہونا شروع ہوا۔'' لیکن 1926ء تک او ازم کا رخ مارکسی دھارے سے الگ تھلگ نہ ہوا تھا۔ البتہ دو برس بعد ایبا ہونا شروع ہوا لیکن حکمت عملی میں آ جانے والی یہ تبدیلی پہلے سے سوچی سمجمی (pre-meditated) ہرگز نہ تھی بلکہ اس وقت کے مخصوص حالات کی منطق نے اس تبدیلی کو ماؤ پر مسلط کر دیا تھا۔

اب ہم شرام (Schram) کے پیش کردہ نقطے کی طرف لوٹے ہیں جو "رواتاریول کی لیڈرشپ" سے متعلق مارکسی نظریے سے ماؤ کے 1926ء اور 1927ء کے دوران انحاف پر منی ہے۔ شرام ماؤ کے اس رویے کی وضاحت کرتے ہوئے کتا ہے "اس وقت ماؤ کا رویہ نہ تو روایتی لینن ازم سے ماخوذ تھا اور نہ ہی لینن کے پیش کردہ نظریات ے مطلقاً" انحراف کا حال! بلکہ یوں کمنا جائے کہ ماؤ کا طرز عمل اس نوجوان کی مانند تھا جو ابھی تک لینن کے نظریہ و عمل کو پوری طرح سے سمجھ نہ سکا ہو اور اس بے سمجى كى وجه سے اينے عى غلط سلط نظريے كو لينن ازم سے موسوم كے بيشا ہو-" شرام اینے بیان کو جاری رکھتے ہوئے کہتا ہے "ہونان ربورث نہ تو روایتی لینن ازم پر منی ہے اور نہ ہی وہ اس سے سرے مو انحواف کا عندیہ دیتی ہے! البتہ یہ بات ضرور ہے کہ اپنی ماہیت اور جو ہر کے اعتبار سے مونان ربورث مارکی دستاویز ہے۔" (27) شرام (Schram) کا یہ بیان قرین قیاس نہیں ہے۔ یہ ماؤ کی مار کسزم سے آشنائی اور تنیم ہی متی جس کے باعث ایک کسان کا بیٹا (اؤ) انتلائی جدوجمد کے ابتدائی برسول میں شری پرولٹاریہ کے شانہ بشانہ کام کرنے پر آمادہ ہوا۔ مزید برآل می می بی میں انتلاب کے حوالے سے پرولٹاری قیادت کا مسئلہ اس وقت مرکزی اہمیت اعتیار کئے ہوئے تھا۔ اور یہ فرض کر لیما حقیقت پندی سے صرف نظر برتے کے مترادف ہو گا کہ پرولٹاری قیادت کا یہ مسئلہ ماؤ کے زائن میں نہ ہو۔ لیکن دو نکات ایسے ہیں جو ماؤ ك اس وقت ك رويد اور زبى ميلان كى وضاحت كرت بي- يبل كت ك مطابق اگر ماؤ انتلاب کی قیادت کا سکله انحاماً تو وه اس نظرید کو براه راست تقید کی زویش آنے سے نہ بچا سکا تماجی کا کمنٹرن بدے نور و شور سے بہار کر ری تھی اندا

صاف ظاہر ہے کہ نوجوان ملؤ یہ راستہ اختیار نہ کر سکتا تھا۔ دوسرے نکتے کی بھی اگر صحیح پس منظر میں وضاحت کی جائے تو معلوم ہو تا ہے کہ ندکورہ بالا وستاویز اس وقت احلطہ تحریر میں لائی مکئیں جب فضا نازعے کی مری سے مکدر ہو گئی ہوئی تھی جس میں ماؤ کی خواہش میں تھی کہ "چین میں بور ژوا جمهوری انقلاب کے ظہور پذیر ہونے کے عمل میں زرعی انقلاب کو بنیادی اہمیت حاصل ہو اور کسان اس کی بنیادی قوت ہوں۔" (28) اس نے ان دستاویز میں کسانوں کے مختلف درجوں میں انقلابی صلاحیت کو اجاگر كرنے كى بحرور كوشش كى ہے۔ اور ماؤ نے مجموعى انقلابي حكمت عملي كے نظرى تجزید (Theoretical analysis) میں الجھنے کی ضرورت محسوس نہیں کی۔ مزید بر آل یہ بھی واضح کر دینا چاہئے کہ ان وستاویز میں الی کوئی چیز نہیں کہ جس کی وجہ سے ان کا موازنہ لینن کے اس بہت وقیع اور جامع مطالع سے کیا جا سکے جس میں اس نے ان قوتوں کا احاطہ کیا ہے جو روی رئی معاشرے پر اثر انداز ہو رہی تھیں اور اس میں تبدیلی لانے کا باعث بن رہی تھیں۔ دراصل ماؤنے تربیت میدان عمل سے عاصل کی اس لئے آگر ماؤ ازم کا جوہر تلاش کرنا ہو تو اس کی تحریوں کی بجائے اس کے انقلابی عمل کا مطالعہ کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس کی تحریب اس کے انقلابی عمل کی صحیح معنوں میں عکای نہیں کرتی ہیں اس لئے کہ اسے کمنٹرن کی قدامت برسانہ روایات کا بھی لحاظ رکھنا ہو تا تھا ناکہ وہ چینی صور تحل کے تقاضوں کو پورا کرنے میں كمنترن كى روك نوك سے بچا رہے چنانچہ ماؤ كے "نظرى ماركسك" (Theoretical Marxist) کی حیثیت سے اواء کئے گئے کردار کی مماثلت اس ماؤ سے نہیں جو "عملی مار کسٹ" کے طور پر ہمیں دکھائی دیتا ہے۔

ماؤی میں موجود اس تفاد کی مثل اس کی وہ کوشش ہے جس کے ذریعے اس نے درجات (categories) کی نئے سرے سے تشریح کر کے ہونان تحریک کے حقائق کو کممنٹرن کی قدامت پرستی (Orthodoxy) کے مطابق بنا دیا جیسا کہ ذیل میں بیان کیا جائے گا۔ اپنی رپورٹ میں ماؤ نے اس بات کو عیاں کرنے کی کوشش کی کہ کسان تحریک کی قیادت اور اصل قوت کم از کم نظری طور پر غریب کسانوں ہی سے ابھری ہے

جس سے ہونان تحریک کے حقائق سالن ہی کی توقعات کے عین مطابق ہو گئے۔ لیکن ہونان تحریک کے اصل کردار کی تغییم کے لئے ہم چین کے دیمی معاشرے کا مختفر طور بر جائزہ لیں گے اور کسانوں کے اصل مسائل پر بھی غور و غوض کریں گے۔

چین میں سرمایہ وارانہ کاشتکاری (Capitalist Farming) ترقی کی وہ منازل طے نہ کریائی تھی جو کہ روس میں نظر آتی تھی۔ ماؤ بی کی طرف سے میا کئے جانے والے اعداد واشار کے مطابق چین میں زرعی پرولتاریہ کسانوں کی کل تعداد کا محض 2 فیصد تھا۔ (29) للذا چین کی دئی معیشت دو مرکزی حصول (Sectors) میں بٹی ہوئی تھی- دیمی معیشت کے ایک تھے (Sector) پر زمینداروں کا غلبہ تھا جو زرعی اراضی کے برے ھے پر غلبہ قائم کئے ہوئے تھے (ماؤ کے دیئے گئے اعداد و شار کے مطابق کل زمین کا 60 سے 70 فیصد بوے زمینداروں کے تعرف میں تھا۔) یہ زمین غریب کسان (مزارعین) کاشت کرتے تھے جن کی زمنی ملکیت یا تو سرے سے تھی ہی نہیں اور اگر تھی ہمی تو معمولی سی برے زمیندار جو 500 ماوؤ (Mou) یعنی 83 ایکڑ سے زائد زمین کے مالک سے ان کا کل دیری آبادی میں تاسب 0.1 فیصد سے بھی کم تھا۔ جبکہ چھوٹے کاشتکار کل دیری آبادی 0.6 فیصد مصے ان (چھوٹے کاشتکاروں) کے لئے کام کرنے والے نیم پرولٹاری ماؤکی ورجہ بندی کے حسلب سے (۱) بہت بی تموڑی ملیت اراضی رکھنے والے جن کی زمین ان کے گذارے کے لئے کافی نہ ہو (16 فیصد)- (2) مثائی پر کاشت کرنے والے مزارعین جن کی ملکیت ارامنی نہ ہو البتہ ان کے پاس کاشتکاری کا ساز و سلان ہو (جن کی مدد سے وہ زمیندار کی زمین کو کاشت کرتے ہوں (19 فیصد) اور (3) غریب کسان جن کی نه تو ملکیت اراضی مو اور نه بی کاشکاری کا ساز و سامان (19 فیمد)۔ چین کی دمی معیشت کا دو سرا حصد آزاد کسان مالکان اراضی یعنی متوسط کسانول پر مشمل تھا انہیں بھی ماؤ تین ذیلی طبقات میں تقسیم کرما ہے (ا) وہ جو کہ قدر زائد (Surplus) کے حصول میں کامیاب ہول (کل کسانوں کا 3.7 فیصد) (2) وہ جو محض خود كفيل (Self-Sufficient) مول (19 فيصد) اور (3) وه جنهيس سالانه خساره مو تا مو (15)

چینی دیہات میں تین مسائل نے نمایاں طور پر اپنا سر اٹھا رکھا تھا۔ پہلا مسئلہ زمینداروں کے استحصال کے خاتے یا کم از کم فصل میں سے زمیندار کے جھے کی جان لیوا زیادتی میں کچھ نہ کچھ کی سے متعلق تھا۔ دوسرا مسلم کاشتکاروں میں اراضی کی غیر ماویانہ تقیم' زری زمین پر غیر معمولی دباؤ کو کم کرنے کی خاطر دیماتیوں کو کسی دو سرے روزگار پر لگانے اور کاشتکاری کی تکنیک میں بستری لا کر کاشتکاروں کی آمانی میں اضافہ کرنے کے بارے میں تھا۔ لیکن اس مسلے کا حل سوشلسٹ انقلاب کی آمد ہی سے مشروط تھا۔ آخری مسکلہ فوری نوعیت کا تھا جس کی وجہ سے کسان تحریک کی شروعات ہوئی اور اس تحریک کے کردار کا بھی تعین ہوا سیہ مسئلہ جنگی آ قاؤل اور فیکس وصول کرنے والے افران کی طرف سے کسانوں پر عائد کی جانے والی غیر معمولی فیکسوں کی شرح نتی' یو آن شہ کائی کی 1916ء میں ملوکیت کو بحلل کرانے کی ناکام کوشش کے بعد جزاوں کی بغاوت جس نے کہ بادشاہت کو ہلا کر رکھ دیا تھا مزید برآل مستقل طور پر استعاری مداخلت اور سازشوں کے نتیج میں حکومتی افتدار کا مکمل طور پر خاتمہ ہو گیا تھا اور جنگی آقا (War Lords) دیری علاقے میں مقتدر طاقت کی حیثیت سے براجمان ہو گئے۔ اس سے تبل زمیندار اور حکومت اس قدر شکسول کو عائد کرنے سے باز رہے جو کہ ان کی معاشی سکت سے باہر ہوتے۔ لیکن جب جنگی آقاؤل نے اپنی مقدر حیثیت کو تشکیم کروا لیا تو نیکسوں کو لاگو کرنے اور ان کی وصولی کی کوئی حد نہ ربی۔ دیمات میں بسنے والے ہر ایک کو ٹیکسوں کی آسان کو چھوتی ہوئی شرح نے بیجد متاثر کیا۔ اگر کوئی طبقہ جنگی آقاؤں کی اس لوث کھسوٹ سے نیج پایا تو وہ ایسے زمیندار تے جو جنگی آقاؤں کے حواری تھے۔

جنگی آقاؤں کی طرف سے اس تمام لوٹ کھسوٹ کے باوجود کوئی بھی الیم کسانوں کی تحریک شروع نہ ہو سکی جو گئے موثر طور پر ان کی مزاحت کر سکے حی کہ انتقابی فوج کی مہموں کا آغاز ہوا جن کا مقطعہ جنگی آقاؤں کی روز افزوں طافت کا سدباب کرنا تھا۔ ان مہموں نے جنگی آقاؤں کی قوت کو کچل کر رکھ دیا اس کے ساتھ ہی دیسات میں ان کے حواریوں کو بھی جزیمت اٹھانا پڑی اور کسان بخاوقوں کا آغاز ہو گیا۔ 1926ء کے

دوران پھوٹ پڑنے والی کسان تحریک کے مقاصد محض جنگی آقاؤں اور ان کے حواریوں کے جرو استبداد اور لوث کھسوٹ کا خاتمہ ہی نہ تھا بلکہ اس کے پیش نظر پچھ اور کام بھی تھے۔ ''کسانوں نے نہ صرف مقامی دہشت گردوں' بداخلاق اشرافیہ اور غیر قانونی سرگرمیوں میں ملوث زمینداروں کو اپنا نشانہ بنایا بلکہ پدرانہ نظریات اور اداروں' شہوں کے رشوت خور افسران اور دیمی علاقوں میں رائح ظلم و زیادتی پر مبنی رواجوں پر بھی کاری ضرب لگائی۔'' (30) یہ وہ الفاظ ہیں جن میں ماؤ نے 27\_1926ء کی ہونان کیا ہے جس کی بعض تفصیلات اس نے اپنی رپورٹ میں رقم کی ہیں۔

كسانوں كے تمام اقدامك جن كا ماؤنے اپنى ربورث ميں ذكر كيا ہے ان ميں كمزور وه بین جنهیں "زمینداروں کو اقتصادی صدمات" (Dealing Economic Blows Against Landlords) کے عنوان سے ضبط تحریر میں لایا گیا ہے۔ ان اقدامت میں جس مرکزی مسلے کا احاطہ کیا گیا وہ (جس کا ذکر سطور بلا میں بھی کیا جا چکا ہے) زمیندار کو اوا کئے جانے والے لگان (Rent) میں اضافے کی روک تھام میں کامیابی حاصل ہوئی تھی! اور یہ تو یقین صور تحال ہے کہ جب حالات انقلاب کے لئے سازگار ہوں اور ساج میں تبدیلی کے آثار واضح صورت افتیار کر رہے ہول تو زمیندارول کے لگان (Rent) میں اضافہ کرنا ممکن نہیں رہتا۔ ماؤ نے بیہ بھی رقم کیا کہ نومبر کے بعد کسانوں نے ایک قدم مزید بردھا کر لگان (Rent) میں کی کے لتے اختجاج کرنا شروع کر دیا۔ لیکن اس احتجاج کا آغاز خزال کی کٹائی کے بعد ہوا جب کسانوں سے سالانہ لگان (Rent) پیلے ہی وصول کیا جا چکا تھا۔ آگر اس مرطے پر بعض کسان منتظمین لگان (Rent) میں کی کے لئے آواز بلند کرتے بھی تو اس کا زیادہ عملی فائدہ نہ ہوتا۔ ماؤ نے اس حقیقت کا بھی حوالہ دیا ہے کہ کسان الجمنوں نے ابھی برے زمینداروں کے طبقاتی رہے کو چیلنج کرنا شروع نہیں کیا تھا اس نے یہ بھی اشارہ دیا کہ زمیندار کسان ایسوی ایشنول میں شریک ہونے کے لئے کوشال تھے غالبا یمی وجہ تھی کہ کسانوں اور برے زمینداروں میں طبقاتی کھکش کی ابتداء نہ ہو سکی تھی۔ ماؤ نے اپنے اور پینل مضمون "پینی کسانوں کے مختلف طبقات کا تجویہ "Analysis of the Various Classes of سان کیا ہے کہ پچھ چھوٹے کسان الیے تھے "جنہیں انقلابی راہ پر چلنے کی تخریک دی جا سکتی تھی۔" (31) لیکن جس انقلاب کی بات ماؤ کر رہا تھا وہ کس قتم کا ہو سکتا تھا؟ یہ تو بہت واضح می بات ہے کہ (کسان) تخریک کا مقصد جنگی آقاؤں اور ان کے مقامی حواریوں کی طاقت کو کچلنے تک بی محدود نہیں تھا اگرچہ یہ کسان ان جنگی آقاؤں کی استبداد کا نشانہ بننے والوں میں شائل محدود نہیں تھا اگرچہ یہ کسان ان جنگی آقاؤں کی استبداد کا نشانہ بننے والوں میں شائل

زمینداروں نے اس تمام عرصے کے دوران نہ صرف اپی اقتصادی پوزیش کو برقرار رکھا بلکہ اپی فوجوں کو بھی قائم رکھا۔ کسان تحریک کی کامیابیوں کی فہرست کو اپی رپورٹ میں درج کرتے ہوئے ہاؤ نے "زمینداروں کی فوجوں کے خاتے" کا بھی ذکر کیا۔ لیکن اس کے عنوان پر غور کرتے ہوئے ہمیں زمینداروں کے فوجی دستوں کی موجودگی کے خاموش اعتراف کا احساس ہو تا ہے۔ جو پچھ بھی ہاؤ کی تحریر سے ماخوذ ہو تا ہے صرف میں ہے کہ زمینداروں کے فوجیوں نے کسان انجمنوں کے آگے ہتھیار ڈال دیئے اور "اب کسانوں کے مغاوات ہی کے علمبردار بن گئے ہیں۔" اس رپورٹ کے مطابق "تھوڑے سے انقلاب مخالف زمینداروں" بی سے ان کے فوجی دستے ضبط کر لئے گئے اور ان کی "کسانوں کے سامی اقتدار کے تحت لوکل سیاف گور نمنٹ کے لئے گئے اور ان کی "کسانوں کے سامی اقتدار کے تحت لوکل سیاف گور نمنٹ کے نئیس دیئے گئے شعبہ جات کی نظامت میں ایک باقاعدہ فوج کی طرح شظیم نو کی گئے۔" یہ بہت بی واضح بات ہے کہ زمینداروں کی فوجی قوت کی مستقل موجودگی اور گئے۔" یہ بہت بی واضح بات ہے کہ زمینداروں کی فوجی قوت کی مستقل موجودگی اور ایسے کسانوں اور مزارعوں پر قائم ان کے استبدادی کنٹول نے جن کا معاثی طور پر کل می ایسے سانوں اور مزارعوں پر قائم ان کے استبدادی کنٹول نے جن کا معاثی طور پر کل می میں دوکے رکھا بلکہ بعدازاں اس تحریک بی کو ختم کردیا۔

ہونان رپورٹ میں ماؤ نے بارہا بڑا زور دے کر کما کہ تحریک کو اصل قوت اور قیادت غریب کسانوں ہی نے تحریک کو ووٹوں ہی نے تحریک کو دونوں (قیادت اور قوت) فراہم کیس تو لازمی امر ہے کہ ان کے مطالبات لیمن لگان

(Rent) کا خاتمہ یا کم از کم اس میں کی وغیرہ کسان جدوجمد کے نمایاں ترین مقاصد میں سے ہوں گے۔ اور ایسے مقاصد پر متوسط کسانوں کو بھی کوئی اعتراض نہ ہو سکتا تھا بلکہ ان کے لئے متوسط کسانوں کی جمایت کا حاصل ہو جاتا بھینی دکھائی دیتا تھا۔ زمیندار کل دیکی آباوی کا 0.7 فیصد ہے۔ وراصل یہ ان کی اقتصادی طاقت اور غریب کسانوں پر قائم ان کی گرفت اور کنرول تھا جو زمینداروں کا دیکی علاقے میں قوت اور اقتدار برقرار رکھے ہوئے ہے۔ کسان تحریک نے جن مطالبات کا علم بلند کیا وہ ایسے ہے جو غریب کسانوں سے زیادہ متوسط کسانوں کو متاثر کر سکتے ہے۔ جمال تک زمینداروں کا تعلق تھا وہ مزارعین کا تو آخری حد تک استحصال کرتے ہے لیکن متوسط کسانوں کے لئے ان کا رویہ خاصا مشققانہ تھا جی کہ وہ انہیں تیسرے فریق یعنی جنگی آقاؤں کے استبداد اور فوٹ مار نیز فیکسول کے وصول کندوں سے بھی تحفظ فراہم کرتے ہے۔ جبکہ دو سری طرف آزاد و خودمخار چھوٹے کسان (متوسط کسان) ان جنگی آقاؤں اور فیکس کی وصولی کرنے والوں کا خاص شکار ہوتے تھے۔ کیونکہ غریب کسانوں کی نسبت متوسط کسان نریادہ متمول سے اس لئے کہ وہ فاضل آمدنی کے اہل ہوتے تھے جن سے دولت کو زیادہ متمول سے اس لئے کہ وہ فاضل آمدنی کے اہل ہوتے تھے جن سے دولت کو بھی یا ملک تھا ہی وجہ تھی کہ وہ لوٹ مار کے لئے مسلسل نشانہ بنتے رہتے تھے۔

دراصل اؤ ہونان رپورٹ میں "فریب کسان" کی اصطلاح استعال کرتے ہوئے اس کی اس طرح تعریف (definition) کرتا ہے کہ متوسط کسان بھی غریب کسان ہی کی کیشیدگری (Category) میں آ جاتے ہیں۔ دیمی آبادی کے گیارہ درجے (Categories) جو اؤ نے جنوری 1926ء میں اپنے شائع شدہ مضمون میں بیان کئے ہیں اس سے قبل ہونان رپورٹ ہی میں اننی گیارہ درجول (Categories) کو صرف تین درجات میں محدود کر دیا تھا۔ ایبا کرتے ہوئے اس نے ان کسانوں ہی کے طبقے میں جو درجات میں محدود کر دیا تھا۔ ایبا کرتے ہوئے اس نے ان کسانوں ہی کے طبقے میں جو اراضی کو بھی شامل کر دیا جنہیں ہم متوسط کسان کتے ہیں۔ ہونان رپورٹ میں اؤ کا کمن اراضی کو بھی شامل کر دیا جنہیں ہم متوسط کسان کتے ہیں۔ ہونان رپورٹ میں ماؤ کا کمن اراضی کو بھی شامل کر دیا جنہیں ہم متوسط کسان کتے ہیں۔ ہونان رپورٹ میں موجو تسلیم کیا جا سکتا ہے آگر ہم ماؤ کے بیان کردہ درجات (Categories) ہی کو ذہن میں رکھتے ہوئے جا سکتا ہے آگر ہم ماؤ کے بیان کردہ درجات (Categories) ہی کو ذہن میں رکھتے ہوئے جا سکتا ہے آگر ہم ماؤ کے بیان کردہ درجات (Categories) ہی کو ذہن میں رکھتے ہوئے

"فریب کسان" کی جیٹیت اور مرتبے میں متعین کریں جیسا کہ ذیل میں درج کیا گیا ہے لینی غریب کسان کے درج میں (الف) زرعی فارم کے مزدور 2 فیمد (ب) غریب کسان 19 فیمد اور (ر) آزاد و خود مخار کسان 19 فیمد اور (ر) آزاد و خود مخار چھوٹے مالکان اراضی کا قدرے غریب سیشن 15 فیمد شامل تھے۔ نہ کورہ بالا درجات میں ہے ابتدائی تین درجوں کو تو صحیح معنوں میں غریب کما جا سکتا ہے جبکہ درجہ (د) میں نہ کور نیم زمینداروں کو نہ تو غریب کسانوں میں شار کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی متوسط کسانوں میں کیونکہ ان کی ملکیت اراضی اس قدر کم تھی کہ وہ اس سے اپنی کفالت نہ کر سکتے تھے الذا انہیں اپنی آمدنی کو بردھانے کے لئے دو مرے وسائل پر انحصار کرنا پڑتا تھا۔ آخری درج میں نہ کور کاشتکاروں کا شار دراصل متوسط کسانوں میں کیا جا سکتا ہے تھا۔ آخری درج میں نہ کور کاشتکاروں کا شار دراصل متوسط کسانوں میں کیا جا سکتا ہے تھا۔ آخری درج میں نہ کور کاشتکاروں کا شار دراصل متوسط کسانوں میں کیا جا سکتا ہے تھا۔ آخری درج میں نہ کور کاشتکاروں کا شار دراصل متوسط کسانوں میں کیا جا سکتا ہے تھا۔ آخری درج میں نہ کور کاشتکاروں کا شار دراصل متوسط کسانوں میں کیا جا سکتا ہے تھیں کہا جا سکتا ہے تھا۔ آخری درج میں نہ کور کاشتکاروں کا شار دراصل متوسط کسانوں میں کیا جا سکتا ہے تھیں کہانوں میں۔

ان تبدیل شدہ اعداد و شار میں مضر ہے۔ اس نے اپنے تشکیل کردہ نے درجات کو افسیل سے بیان نہیں کیا۔ لیکن متوسط کسانوں بی کے ایک سیشن کردہ نے درجات کو تفسیل سے بیان نہیں کیا۔ لیکن متوسط کسانوں بی کے ایک سیشن (Section) کو غریب کسانوں کی کینیدگری (Category) میں شامل کر کے ہاؤ نے کم از کم اپنے فریب کسانوں کی کینیدگری (Category) میں شامل کر کے ہاؤ نے کم از کم اپنے دونوں غریب کسانوں کی صفوں سے ظہور پذیر ہوئیں۔" لیکن ماؤ کے اس اقدام نے مسئلے کو مزید الجھا دیا۔ ماؤ کی طرف سے دیسی آبادی کی درجات میں تشکیل اس کے پہلے مسئلے کو مزید الجھا دیا۔ ماؤ کی طرف سے دیسی آبادی کی درجات میں تشکیل اس کے پہلے زیادہ افتال فی جمعی تقدیق تھی جس بیان میں ماؤ نے یہ کما تھا کہ غریب کسان بی سب سے زیادہ افتال فی طب کے کردار اور خدوظال کو اس طرح سے اجاگر کر کے بی واسٹا ہے کہ کسان تحریک کے کردار اور خدوظال کو اس طرح سے اجاگر کر کے بی کہ منٹرن کی ہدایت تھی کہ پرواناریہ اور غریب کسانوں میں اتحاد کو قائم کیا جائے۔ اس (ہونای) رپورٹ کو اس وقت ضبط تحریر میں لایا گیا جب جماعتی تنازعات کی گری اس دیے پورے عودج پر تھی اور ماؤ اس معاطم میں پارٹی کی اجتاعی دائے کو بدلئے میں اسی پورے عودج پر تھی اور ماؤ اس معاطم میں پارٹی کی اجتاعی دائے کو بدلئے میں اپنے پورے عودج پر تھی اور ماؤ اس معاطم میں پارٹی کی اجتاعی دائے کو بدلئے میں اپنے پورے عودج پر تھی اور ماؤ اس معاطم میں پارٹی کی اجتاعی دائے کو بدلئے میں اپنے پورے عودج پر تھی اور ماؤ اس معاطم میں پارٹی کی اجتاعی دائے کو بدلئے میں

پوری طرح سے منمک تھا۔ بدقتمتی سے ہونان تحریک کے دوران غریب کسانوں کی فرضی عملی جدوجمد اور قیادت کو ایک دیومالائی داستان (myth) کا روپ دے ریا گیا جس میں چینی کمیونسٹول کے اصل عمل (practice) کو نظر انداز کر دیا گیا۔ علاوہ ازیں ماؤ کی طرف سے بعد کے سالوں میں جاری کئے گئے کئی بیانات میں بھی اس کی تردید بائی جاتی ہے۔ اور اگر چینی انقلاب سے کچھ سیکھنا مقصود ہو تو ہمیں اس دیو ملائی واستان کو بھلانا ہو گا۔ غریب کسان تو اس وقت متحرک ہوئے جب چنگ کانگ کے بہاڑوں میں انقلایوں کا اوہ (base) قائم ہو جانے کے بعد چینی انقلاب ایک نے عمد میں واخل ہو کیا تھا۔ یہ تب کی بلت ہے جب 1927ء میں چیانگ کائی شیک کی قیادت میں انقلاب خالف حکومت قائم ہو منی تھی جس کے نتیج میں کمیونسٹوں کو ان بہاڑوں میں پناہ لینے ر مجور ہونا را لیکن اس چھوٹے سے علاقے پر سرخ اقدار قائم ہو گیا اور کسانوں کا انقلاب ابی جمیل کی طرف ایک قدم اور آگے کی طرف برحد نے تجربے کی روشنی میں ماؤ اس نتیج پر پہنچا کہ چھوٹے زمینداروں پر منی درمیانی (intermediate) طبقے کے خلاف وسمبت اقدام اس وقت کیا جائے جب انقلالی جذبہ و جنون صحیح معنوں میں اپنے نقطہ عروج پر پہنچ چکا ہو۔ مثلاً کئی کاؤنٹیوں میں سای افتدار پر انقلابیوں کا قبضہ ہو جائے۔ انتلاب مخلف قوتوں کی افواج کو فکست ہو اور سرخ فوج کی طاقت کا مظاہرہ بارباكيا جاچكا مو-" (32)

نی صور تحل میں سرخ فوج کی تشکیل ایک فیصلہ کن اقدام تھا۔ لیکن سرخ فوج نے کسان تخریک کی مغول سے خود بخود بی جنم نہ لے لیا تھا اگرچہ کسانوں کے ساتھ فوج کا تعلق بہت قربی تھا جس نے اسے (فوج کو) ایک مخصوص کردار عطا کر دیا تھا۔ سرخ فوج کے نعو کلیس (nucleus) مرکز کے وجود کے ذمہ دار کومن شیندگی (Kuomin) کی افتالی فوج کے وہ سیشن تھے جو افتالی مخالف قوتوں کی عملداری قائم ہو جانے کے بعد کمیونسٹوں کے عامی بن گئے تھے۔ اس طرح نسبتا تربیت یافتہ اور تجربہ کار سیای شعور اور تعلیم کے حال لڑاکا یونٹ سرخ فوج کے لئے قلب کی حیثیت تھے۔ سرخ فوج کے لئے قلب کی حیثیت افتار کر گئے تھے۔ سرخ فوج کے لئے قلب کی حیثیت افتار کر گئے تھے۔ سرخ فوج کے لئے قلب کی حیثیت

کیا جا سکتا ہے جو ہندوستان میں انقلاب خالف قوتوں کے ظاف برسر پیکار ہے۔ لیکن انہیں نسبتا ہم آسانی کے ساتھ کچل دیا گیا اگرچہ انہوں نے بری بدادی سے مسلح جدوجمد کو برقرار رکھنے کی سرقر کوشش کی لیکن ناکام رہے (ہندوستانی فوجی دستوں نے تیک برسول میں اس بغلوت کو کمل طور پر فرو کر دیا) جبکہ چینی سرخ فوج نے تانگانہ کیونسٹوں کے مقابلے میں کی گنا بری افواج کو منہ توڑ جواب دیا۔

چین میں مرخ فوج کی تشکیل اور اس کو استحام بخشنے کے عمل کے پیچیے ایک اور وجہ بھی تھی اور وہ یہ کہ وہاں تقریبا ایک دہائی سے مسلح تشکش روزمرہ کا معمول بن گیا تھا۔ بیشتر گاؤں میں فوجی یونٹ زمینداروں کے زیر سربرستی اپنا وجود رکھتے تھے۔ ان کی اہمیت اور کردار پر یانگ (Yang) نے چینی دیمات پر تبصرہ کرتے ہوئے روشنی ڈالی ہے جو ایک "سوشل انقروالوجث ہے" گاؤں کی سطح پر پہلی تنظیم "ویلیج وینس پروگرام" ممی جو کہ قائم موئی .... جس کے تحت متمول خاندانوں سے یہ توقع کی ممی کہ وہ اینے آپ کو را تعلول سے لیس کر لیں .... وغیرہ .... جبکہ غریبوں سے کچھ بھی کرنے کو نہ کما گیا سوائے اس کے کہ وہ تعاون کریں اور دفاع سے متعلق بنائے گئے ضوابط کا احرّام كرير-" (33) ديهات كے وفاع كے لئے تشكيل ديئے گئے يونث زمينداروں كے زیر کنٹرول تھے۔ زمینداروں نے کسانوں کو بھی اسلحہ رکھنے کی کامیابی سے ترغیب دی۔ اس طرح گاؤں کی سطح پر مسلح دستے وجود میں آ گئے ان جیے بہت سے گاؤں کی سطح کے فوجی دستوں کو زمینداروں کے کنرول سے نکال کر سرخ فوج میں ضم کیا جا سکتا تھا۔ اس طرح سرخ فوج نے بری آسانی سے چین کے دیمی نظام کے ساتھ مطابقت بیدا کر لی متی- لوگ پہلے ہی سے مسلح وستوں کا بوجھ اٹھانے کے عادی تھے اور یہ بوجھ کافی ا كرال تھا ليكن سرخ فوج كے وجود كو برقرار ركھنے كے لئے بت زيادہ ترود نه كرناية يا تھا (یعنی اس فوج کا بوجھ اٹھانا بہت سل تھا)۔ اس کئے شدید استحصال سے کسانوں کو چھکارا دلانے کے حالات پیدا کر دیئے تھے جبکہ اس (سرخ فوج) کے وجود کو برقرار رکھنے کے لئے جس قدر بھی وسائل کی ضرورت تھی وہ استحصال ہونے والوں کی بجائے التحصل كرنے والول سے بورے ہوتے تھے۔

ایک اور پہلو جس کی اہمیت کو کسی بھی طور پر نظر انداز نہیں کیا جا سکتا وہ مرکزیت (مرکزی اتھارٹی) کا زوال تھا۔ اب مرکزی مقدر اداروں میں وہ سکت نہ رہی تھی کہ وہ فوری طور پر عمل کرتے ہوئے سرخ فوج کا استیصال کر سکیں۔ اور جب عملی کاروائی کا وقت آیا تو تمام وسائل سے لیس ہونے کے باوجود استعاری قوتیں سرخ فوج کو نہ دبا سکیں بلکہ عوای تحریکوں کی موجودگی اور لوگوں کی والمانہ تائید و حمایت سے سرخ فوج کو بالا خر فتح نصیب ہوئی۔ چیانگ کائی شبک کے زیر اثر علاقوں کے پرواتاری جنموں نے اس کے ظلم و استبداد کا مقابلہ کر کے اسے بے اثر کر دیا تھا بری وقعت اور قبت رکھتے تھے۔

چنگ کانگ کے پہاڑوں ہیں سرخ عناصر کے مرکز کے قیام کے بعد سے انتقاب پروان چڑھ لگا۔ تمام تر نشیب و فراز کے باوجود اس نے وسعت انتیار کی اور اس کے ساتھ ہی اس کی جڑیں بھی گری ہوتی چلی گئیں اور بالاخر اس نے پورے چین کو تبدیل کر دیا۔ انتقاب کے پروان چڑھنے اور اس کے مختلف مراصل کے دوران رونما ہونے والی ذرعی تبدیلیوں کی ماہیت کا تفصیلی بیان ایک لمی اور پر پچ کمانی کا متقاضی ہے جے اطلم تحریر میں لانا ان صفات میں ممکن نہیں! (34) لیکن ایک بہت ہی اہم پہلو جس پر توجہ مرکوز کرنے کی ضرورت ہے وہ زرعی اصلاحات ہیں جن کا نفاذ کسان کمیٹیوں کے ہاتھوں! ان زرعی اصلاحات کا نفاذ محتلف کے ہاتھوں ہوا نہ کہ کمیونسٹ بیورو کرلی کے ہاتھوں! ان زرعی اصلاحات کا نفاذ محتلف اوقات میں مختلف علاقوں میں کسانوں کی تنظیم اور انقلابی شعور کے پروان چڑھنے میں پکسانیت نہیں رہتی۔ اس طرح کمیونسٹ پارٹی کی مجموعی عکمت عملی میں مختلف وجوہات کی بنا پر آ جانے والی تبدیلیوں کمیونسٹ پارٹی کی مجموعی عکمت عملی میں مونے والی پیش رفت کی رفار تھی۔ مختلف میں عبدیلیوں بر زرعی اصلاحات کی تبدیلی شدہ ماہیت سے زیادہ ہمارے لئے دیجی کا باعث وہ عکمل کے جس کے در لیے زرعی اصلاحات بروئے کار لائی گئیں۔

ماؤ اور چینی کمیونسٹوں کو کسانوں میں انقلابی تحریک برپاکرنے میں کامیابی اس وجہ سے ہوئی کہ انہیں متوسط کسانوں اور غریب کسانوں کے کرداروں (roles) میں باریک

سے جدلیاتی فرق کا اوراک تھا۔ ان کے سامنے اہم ترین مقصد یہ تھا کہ غریب کسانوں میں انقلابی شعور کو بریملیا جائے۔ اس کام کے لئے مہارت اور مسلسل کوشش کی ضرورت ہوتی ہے۔ غربیب کسانوں میں انقلابی شعور اجاگر کرنا اس لئے بھی ضروری تھا کہ وہ شروع شروع میں زیادہ سماندگی کا شکار تھے جبکہ ای وقت کی کسان سب سے زیادہ انقلابی صلاحیت کے حال تھے۔ دو سری طرف ماؤ اور اس کے ساتھیوں کو بیہ حقیقت مر نظر ر کھنی برسی که متوسط کسان ہی ایبا طبقه تھا جو ابتدا میں زیادہ متشدد (militant) تھا اس لئے زرعی انقلاب می ابتدائی مراحل میں کامیابی کے لئے اس طبقے کی صلاحیتوں کو متحرک کرنا ضروری خیال کیا گیا۔ لیکن چونکه متوسط کسان کوئی انقلالی طبقه نه تھا لنذا ان کی صلاحیتوں کو انہیں برگشتہ کئے بغیر استعال میں اس طرح لانا کہ انقلابی عمل کو متوسط کسانوں کے رسوخ سے آزاد رکھتے ہوئے آگے برهایا جائے جمال سے زرعی انقلاب دوسرے مرطے میں (نی تربیت سے لیس) غریب کسانوں کی سرکردگی میں داخل ہو جائے گا۔ ماؤ اور اس کے ساتھیوں نے اپنے عمل سے یہ واضح کر دیا کہ وہ اس جدلیات (جو کہ چینی دیمات میں کار فرما تھی) کی گھری سمجھ بوجھ رکھتے ہیں- لیکن ماؤ کی بعض رسمی تحریوں ہے اس چیز کا شائبہ تک نہیں ہو تا کہ اسے جدلیات کا ذرا سا بھی فہم ہے۔ کیونکہ ان تحریروں میں غریب کسانوں کو فطرما" (بغیر کسی بیرونی تحریک کے) اور غیر مشروط طور پر آمادہ انقلاب ظاہر کیا گیا ہے جس میں پرولٹاری پس منظر رکھنے والی جماعت کی حیثیت سے کمیونسٹ پارٹی کی طرف سے اوا کئے گئے اہم کردار کا کوئی تذکرہ نہیں! اس طرح سرخ فوج کا فیصلہ کن کردار بھی ماؤ نے نظر انداز کر دیا علائکہ دیمات میں پہلے سے موجود طاقت کے ڈھانچے کو توڑ کر چینی انقلاب کو محض ایک عام سی کسانوں کی بغاوت نہ بننے دینا سرخ فوج ہی کا کارنامہ تھا۔

یہ 1950ء سے 1953ء تک کا عمد ہے جب کمیونٹ راج استحام حاصل کر چکا تھا اس وقت زری اصلاحات کو پہلی مرتبہ وسیع پیانے پر نافذ کرنے کی جانب پیش قدی ہوئی جس سے چینی دیمی معاشرہ اندرونی طور پر نئی تبدیلیوں سے آشنا ہوا اور اس کے ساتھ نماتھ تمام تر دیمات ظاہری طور پر بھی تبدیل ہو گئے اس آخری مرطے کے موقع پر "زرعی اصلاحات کا قانون" (The Agrarian Reform Law) بمع دیگر قواعد جن میں جدوجمد کے دوران افذ کئے گئے تجوبات و اسباق کو بھی منضبط کر دیا گیا تھا شامل کر دیئے گئے۔ ان کی لیو شاؤ چی (Liu Shao - Chi) کی رپورٹ میں مریحا" وضاحت کر دی گئی- (35) اس میں صحیح طور پر غریب کسانوں کو متحرک کرنے کی ضرورت پر زور دیا کیا علاوہ ازیں یمال پارٹی کے اراکین میں متوسط کسانوں کی طرف سے جدوجمد کے ابتدائی مراحل میں ادا کئے گئے کردار (role) کی مرح و توصیف و ترغیب کے لئے اضطراب بھی دکھائی دیتا ہے۔ متوسط کسان کو دی جانے والی اہمیت کو تک۔ س۔ ہوی کی تقریر میں مزید واضح کیا گیا۔ تک۔ ی- ہوی (Teng Tse-hui) ی ی لی اور (CCP) کے دیماتی ورک کا ڈائریکٹر تھا اور اس نے یہ تقریر 1956ء میں سی سی کی ک آٹھویں كأكرس ميں كى تقى- اس تقرير كے دوران تنگ سى موى نے كما "أكر بم غريب كسانوں کے انتھار بی پر قاعت کے رہتے اور متوسط کسانوں سے اتحاد کرنے سے گریزاں رہتے اور اگر زرعی اصلاحات کے دوران ہم متوسط کسانوں کے مفادات کا تحفظ نہ كرتے.... يا أكر جم كسان الجمنول اور امداد باہى كى تظيمول كى قيادت كے لئے ان ك (متوسط کسانوں کے) نمائندوں کو خاطر میں نہ لاتے تو ہماری پارٹی اور غریب کسان بالکل الگ تھلگ ہو کر رہ جاتے....-" (36) لیکن محض متوسط کسانوں کے کردار کو تشکیم كرنے اور انس كسان الجمنول كى قيادت ير فائز كرنے اور ان كے بعض فورى مطالبات مان لینے سے زری انقلاب ایکے یعنی پرواناری مرطے میں داخل ہونے کے قابل نہ ہو سکتا تھا۔ چینی زرعی پالیسی کی کامیابی جدایاتی تھمت عملی پر عمل کرنے کے باعث ہوئی جس کے تحت ہر مرحلے پر ایسے حالات تخلیق کئے مکتے جو انقلاب کے اسکلے مرطے میں دافلے کے لئے سود مند اور مد و معاون ہوں۔

وہ عمل جس کے ذریعے اس کا حصول ممکن ہوا اسے سوشل انتھر وبالوجسٹوں (37) نے دو تحقیق کاموں میں بری صراحت سے بیان کیا ہے۔ جن کے تحقیق حاصلات ایک دو سرے کی تقدیق کرتے ہیں اور تک ی ہوی (Hui) کی تقریر میں افذ کئے گئے تائج بھی ساتی علم الانسان کے ماہرین کی تحقیق (Teng Tse

سے ہو بہو مطابقت رکھتے ہیں۔ ان دو تحقیق مطالعوں (Research Studies) میں ایک تو ڈیوڈ اور ازائیل کروکس (David & Isabel Crooks) کی کاوشوں کا نتیجہ ہے جو کمیونسٹوں سے مدری رکھنے والے اینگلو سیکن ہیں اور چین میں کام کرتے ہیں۔ دو سری تحقیق کمیونسٹ مخالف چینی نژاد سی کے یانگ (C. K. Yang) کی ہے جو امریکہ میں مقیم ہے اور وہیں کام کرتا ہے۔ یانگ ایک ایسے گاؤں کی تصویر کشی کرتا ہے جو کہ مِرخ فوج کے ذریعے نیا نیا آزاد ہوا تھا۔ وہاں پر پہلا کام "عوام کو تحریک دینا" تھا ماکہ ''طبقاتی جدوجمد'' کی ابتداء کی جا سکے۔ اور کسانوں ہی سے ''اہل اور فعال عناصر'' کو منتخب کرنے کی طرف انتائی بنیادی نوعیت کا قدم اٹھلیا جا سکے اور یہ عناصر کسان انجمنوں کی تنظیم اور عوامی فوج کے لئے مرکز و محور (Core) کی حیثیت افتیار کرتے ہوئے اینے فرائض سے عمدہ برآ ہو سکیں- یانگ (Yang) کا کہنا ہے کہ متوسط کسانوں کو "ابتدائی مراحل میں کسان تظیموں اور فوج کی قیادت کرنے کے لئے اس لئے متعین كياكيا تفاكيونكه كاؤل كے معاملات كو طے كرنے ميں وہ زيادہ فعال تھے-" نئ مكر بهت بی اہم تعظیم (کسانوں کی انجمن) کی قیادت کے لئے متوسط کسانوں کا محض اس لئے تعین کر دینا کہ وہ گاؤں کے معاملات کو نبٹانے میں زیادہ فعال تھے حقیقی کمیونسٹ پالیسی سے روگردانی تھی جو کہ صرف غریب کسانوں اور زرعی مزدوروں میں سے گاؤں کے قائدین مقرر کرنے پر زور دیتی تھی۔" (38) لیکن یمی وہ کلتہ ہے جمال یانگ (Yang) کی کمیونسٹ پالیسی سے عدم واتفیت ظاہر ہوتی ہے۔ پارٹی کے مقامی عمدیداروں کے لئے غریب کسانوں میں سے کچھ افراد کو پارٹی کے مختلف عمدوں پر نامزد کر کے ان کے نام پر مکمنامے جاری کئے جانا کچھ مشکل نہ تھا۔ البتہ اس طرح ایک مضبوط کسان تحریک کی بنیاد رکھنا ممکن نہ ہو سکتا تھا کہ جس میں غریب کسان ایک طبقے (Class) کی حیثیت سے شرکت کر سکتے۔ یمی وجہ تھی کہ چین میں علاقائی اور مقامی افسران کو سے احکام صادر کئے گئے کہ وہ کسی بھی طور پر جبرا" یا حکما" زمین کی تقتیم کا اہتمام نہیں كريس كے بلكہ ہر گاؤں كے كسانوں اور وہاں كے حالات كو سامنے ركھتے ہوئے زرعى اصلاحات کا فیصلہ کریں۔ شروع شروع میں کسان تنظیموں کے متوسط کسانوں کی قیادت

میں تشکیل یا جانے کے بعد کمیونٹ یارٹی کے ارکان نے غریب کسانوں کو اینے مطالبات کے لئے کسان انجمنوں میں موجود نمائندوں کے ذریعے یا اجماعی طور پر مظامرے بریا کر کے دباؤ ڈالنے کی ترغیب دینا شروع کر دی اور جلد ہی جیسا کہ یانگ (Yang) کا کمنا ہے "شور و غل کرتے اور غصے سے بھرے ہوئے کسان اپنے مطالبات کے ساتھ انجمن کے سربراہ متوسط کسانوں کے دروازوں پر نظر آنے لگے" یہ وہ عمل تھا جس کے ذریعے غریب کسانوں کے شعور کی سطح کو اس نقطہ تک بلند کر دیا گیا کہ وہ لوكل كورنمنث مين بيد فعال مو كئے- ليكن أي بعى امكان تفاكه كمين كسان انجمنين بورو کریک مشیری ہی کی شاخ بن کر رہ جائیں۔ پھر بھی اہم بات تو یمی ہے کہ غریب کسانوں کی توانائیوں نے تبھی ہر قتم کی پابندیوں سے چھٹکارہ حاصل کیا اور جلا پائی جب سرخ فوج اور كيونسك ليدرشپ كى بدولت زميندارون اور متمول كاشكارون كو ان کی پہلی بوزیش سے محروم کر دیا گیا اور بالاخر وہ ایک طبقے کی حیثیت سے بالکل معدوم ہو گئے۔ ایبا ہونے کے بعد ہی مقامی جدوجمد ایک سے مرطے میں وافل ہوئی تہمی غریب کسانوں کی قیادت کو نیا اعتاد اور کام کرنے کے لئے نیا سیاق و سباق بھی میسر آیا اور وہ متوسط کسانوں کو ہٹا کر ان کی جگہ خود لے لینے کے لئے آگے برھے۔ یہ عمل ب انتها اہمیت کا حامل تھا جس کے باعث چین میں کسانوں کا خروج برولتاری انقلاب میں تبدیل ہو گیا۔ پرولٹاری انقلاب کا صرف زرعی بنیادوں ہی سے شروع ہو کر بریا ہو جانا ممکن نہ تھا۔ اس کے بریا ہونے میں فیصلہ کن کردار سرخ فوج اور چینی کمیونسٹ پارٹی نے اوا کیا۔ لیکن غریب کسانوں کی صفوں سے ابھر کر سامنے آنے والی لیڈرشپ سے متعلق جو دبومالائی داستان گھڑ لی منی اس نے چینی انقلاب کے سب سے اہم پہلو کو ومندلا كر ركه ديا- حالاتك حقيقت توبيه ك غريب كسانول سے نمودار مونے والى المدرشب چینی انقلاب کے دنوں کے مخصوص طلات اور سرخ فوج کی کلوشوں کی بدولت وجود یا سکی۔ اس کے بر عکس مندوستان میں الی کسان بعاوتیں ہوتی موئی نظر آتی ہیں جن میں غریب کسانوں نے یمت ہی اہم کردار ادا کیا لیکن یہ بعاد تیں پرولٹاری انقلاب کے قالب میں نہ و حل سکیں۔

انیسویں صدی کے اختام اور بیبویں صدی کے آغاز پر ہندوستان کے حالات چینی صور تحل ہے کیسر مختلف تھے۔ ہندوستان میں برطانوی راج کے قیام اور استحام حاصل کر لینے کے بعد استعاری رقابتیں بہت عرصہ پہلے ہی ختم ہو چکی تھیں۔ وہاں نہ تو کہیں جنگی آقاؤں کی عملداری تھی اور نہ ہی نجی افواج (Private armies) دندناتی پھرتی تھیں۔ ابھرتی ہوئی قوم پرست تحریک کے مطالبت صرف آئینی نوعیت کے تھے۔ اس تحریک کے رہنماؤں نے من یائ سین کی کودمن ٹانگ (Kuomintang) کی طرح مسلح ہونے کی بھی کوشش نہ کی اور نہ ہی ایبا کرنا کسی بھی لیے پر ان کی خواہش طرح مسلح ہونے کی بھی کوشش نہ کی اور نہ ہی ایبا کرنا کسی بھی لیے پر ان کی خواہش سے بالکل ہی الگ تھلگ رہی آگرچہ کسانوں میں عدم اظمینان اور کئی موقعوں پر تو بخلوتیں دیکھنے میں آئیں۔ نہ بی ہندوستانی قوم پرستوں کا سوویت یونین سے کوئی معن بخلوتیں دیکھنے میں آئیں۔ نہ بی ہندوستانی قوم پرستوں کا سوویت یونین سے کوئی معن خیز رابط استوار ہو سکا یاد رہے کہ چین میں اس طرح کے رابط نے نمایت بی اہم کردار اوا کیا تھا اس کے باوجود روی انقلاب نے جواہر لال نہو جیسے کئی نوجوان قوم پرستوں کے زہنوں کو متاثر کیا۔

پہلی جنگ عظیم سے ذرا پہلے اور خاص طور پر جنگ کے فورا" بعد ہندوستان میں قوم پرست تحریک میں انقلابی تبدیلی (radicalization) نے لوگوں کی بری قعداد کی توجہ اور جایت حاصل کر لی تھی۔ سب سے برسے کر گاندھی نے جو کہ کسان کی سادہ طرز حیات کا شیدائی تھا اور انہی کی زبان بوانا تھا نیز اپنی سابی سرگرمیوں میں الی علامتوں کا استعال کرنا تھا جس سے کسانوں کے تصورات اور تحیلات پر اس کی مخصیت پوری طرح چھا گئی تھی اس نے انڈین نیشنل کانگرس کی جمایت کے لئے کسان طبقے کو آمادہ کر لیا اس طرح کسان کانگرس کے مقلہ ہو گئے۔ لیکن گاندھی نے کسانوں کو قو کانگرس کا حامی بے شک بنا لیا لیکن وہ کانگرس کو کسانوں کے حق میں لب کشائی کی ترغیب دینے سے قاصر بی رہا۔ جب 1921ء میں پہلی سول نافربانی کی تحریک چلی تو۔ کسانوں نے نہ صرف برطانوی استعاریت کے خلاف جدوجمد کا آغاز کیا بلکہ اس کے دائرہ کار کو بردھا کر زمینداروں اور ساہوکاروں کو بھی نشانہ بنانے گئے سمجی گاندھی نے دائرہ کار کو بردھا کر زمینداروں اور ساہوکاروں کو بھی نشانہ بنانے گئے سمجی گاندھی نے

عدم تشدد کا نعرہ بلند کیا اور اس تحریک کا یکدم خاتمہ ہو گیا۔ گاندھی کمی بھی طرح کسانوں کو نیکسوں کی عدم ادائیگی کی ترغیب دینے کے علاوہ آگے کی طرف کوئی اور قدم برسمانے پر تیار نہ تھا۔ یہ الیی ترغیب تھی جو دیسات میں طبقاتی استصال کے مسئلہ کو تو نظر انداز کر دینے کا موجب بنتی البتہ اس میں اس قدر توانائی ضروری تھی کہ اس کے نتیج میں کسان جدوجہد پر آمادہ نظر آنے لگے۔ لیکن سب سے بریرہ کر جو چیز کسانوں کے لئے باعث کشش تھی وہ گاندھی کا "رام راج" کا نصور تھا۔ ہندوستان میں رام راج کا قیام اگریزوں کے چلے جانے کے بعد ہی ممکن تھا۔

گاندهی کی سیای زبان کسانول جیسے لب و لیج اور علامتوں نے متوسط طبقے کے کئی دانشوروں کو بالکل روی عوامیت ہی کی روح کو اپناتے ہوئے "عوام کے پاس جانے" کی ترغیب دی۔ گاندهی کی زبان اور محاورے کے اثرات کو بیان کرتے ہوئے نہو رقم طراز ہے "اس نے ہمیں ایسے ان گنت پیام رسانوں کی شکل میں دیمی علاقوں میں بھیجا جو ایک نئے تصور عمل سے سرشار سے کسان میں زندگی کی امر دوڑ گئی اور وہ اس خاموثی زدہ زندان سے باہر نکل آیا۔ اس سرگرمی کا ہم پر مختلف اثر ہوا۔ لیکن سے اثر فاموثی زدہ زندان سے باہر نکل آیا۔ اس سرگرمی کا ہم پر مختلف اثر ہوا۔ لیکن سے اثر اتنا ہی دور رس تھا جتنا کہ کسانوں پر ہونے والا اثر! اس اثر کے نتیج میں ہم اس دیماتی کو جان پائے ..... جن کا ذکر ہم نے صرف کتابوں میں پڑھا تھا....." (39)

پہلی جنگ عظیم کے بعد شہری مزدور طبقے کی تحریک کو عروج حاصل ہوا۔ کسانوں کی تحریک پروان چڑھنے گئی اور روی انقلاب کے بعد نے خیالات بھی جنم لینے گئے۔ اور اس سے نوجوانوں کی بری تعداد متاثر بھی ہونے گئی۔ ان ہی ونوں گاندھی نے اس وقت 1921ء اور 1930ء کے دوران اٹھنے والی سول نافرمانی کی تحریکوں کو ختم کر دیا جب وہ پورے جوہن پر تھیں اس صورت احوال میں متوسط طبقے کے کئی دانشوروں کو بائیں بازو کے نظریات و افکار نے پوری طرح مخرکر لیا۔ 1934ء میں کائگرس سوشلسٹ پارٹی کا جنم اس کی مادری تنظیم (انڈین نیشل کائگرس) کی کو کھ سے ہوا۔ اس دوران نوجوان کو جوان سوشلسٹوں کو بہت سے فکری دھاروں نے متاثر کیا لیکن ابتداء ہی سے مارکسی سوچ ان میں زیادہ مقبول تھی بلکہ مارکسی فکر نے انہیں بہت حد تک اینے حصار میں سوچ ان میں زیادہ مقبول تھی بلکہ مارکسی فکر نے انہیں بہت حد تک اپنے حصار میں

لے لیا تھا۔ ای اثناء میں سوشلسنوں نے کسانوں کے مسائل میں دلچی لینا شروع کر دی تھی لیکن کسانوں کو ان کے مطالبات کے لئے سرگرم عمل ہونے کی بجائے ان کی زیادہ تر توجہ کانگرس کے تنظیم دائرے کے اندر ہی کسانوں کے مطالبات تشلیم کروانے تک محدود رہی۔ کئی دفعہ کسان تحریکیں مقامی طور پر اپنے آپ ہی ظہور پذیر ہوئیں ان میں سے کئی ایک نے خاصی اہمیت بھی افقیار کرلی۔ لیکن کسانوں کو طبقاتی طور پر منظم کرنے کی طرف زیادہ سنجیدہ کوشش نہ کی گئی۔

کیونسٹ پارٹی آف انڈیا (یہ پارٹی ایک متحدہ روپ میں صرف تیں کی دہائی میں ابھر کر سامنے آئی) نے بیبویں صدی کی دو سری دہائی کے دوران صرف صنعتی مزدوروں کو منظم دینے پر بی توجہ دی تھی۔ دو سری دہائی کے دوران کسان بخاو تیں چین کے مثل ہندوستان میں کی نئی صور تحال کو جنم نہ دے سکیں۔ تیسری دہائی کی سول نافربائی کی تحریک کے دوران جب کسانوں کی سرگرمیاں تیز ہو ربی تھیں کمیونسٹ پارٹی میرٹھ سازش کیس میں اپنے آکٹر قائدین کے جیل میں ہونے کی وجہ سے بہ بس می ہوگئی میرٹھ سے۔ ایک اور وجہ جو کمیونسٹ پارٹی کے آڑے آئی وہ اس وقت کی کمنٹرن کی پالیسی تھی جو کمیونسٹ پارٹی کے آڑے آئی وہ اس وقت کی کمنٹرن کی پالیسی تھی جو کمیونسٹ پارٹی کے آڑے آئی وہ اس وقت کی کمنٹرن کی پالیسی تھی جو کمیونسٹوں کے اس تحریک میں شامل ہونے کے قطعی طور پر خلاف تھی جس کی رہنمائی ہندوستانی بور ژوا طبقہ کر رہا ہو۔ چنانچہ اس عرصے کے دوران جب کسان تیس کی دہائی میں اقتصادی بحران کی پیدا کردہ صور تحال میں عملی جدوجہد کے کسانوں تی جدوجہد کے کے مزید سازگار بنا دیا تھا کسانوں کی صفوں میں مثبت طور پر کام نہ کیا اور اس طرح یہ موقع ہاتھ سے نکل گیا۔

1936ء میں کائگرس سوشلسٹ پارٹی نے کمیونسٹوں کو باقاعدہ رکن بنانا شروع کیا ہائیں بازد کی تمام قوتوں کے 1936ء میں متحد ہو جانے سے ایسے حالات پیدا ہو گئے کہ جن میں آل اعدیا کسان کائگرس وجود میں آئی بعدازاں اس تنظیم کا نام بدل کر "آل اعدیا کسان سجما" رکھ دیا گیا۔ کسان لیڈرشپ کے دو اور گروہ بھی اس سے آن طے اور اعدیا کسان سجما" رکھ دیا گیا۔ کسان لیڈرشپ کے دو اور گروہ بھی اس سے آن طے اور اے آئی کے ایس (AIKS) میں شامل سوشلسٹوں اور کمیونسٹوں کے شانہ بشانہ

جدوجمد کو آگے برحانے کے کام میں حصہ لیا۔ گر سوشلستوں کے علاوہ ان دونوں مروہوں نے بھی متمول کسانوں اور متوسط کسانوں کے لئے آواز بلند کی اور غریب كسانوں كے مطالبات كے لئے بورى طرح سے جدوجمد سے گريز كيا- چنانچہ ان كے رہنماؤں میں آیک پروفیسر رنگا (Ranga) نے "ب زمینوں اور زمین کے مالکان دونوں کو مشترکہ فرنٹ" بنانے کی تلقین کی- اس نے "دیمات کے تمام باسیوں کے مشترکہ مصائب" (40) کو اجاگر کرنے کی بھی بات کی۔ اچاریہ نریندرا دیوا جو سوشلسٹ تھے انہوں نے 1938ء میں اے آئی کے ایس کانفرنس میں صدارتی خطبہ دیتے ہوئے اس كتے كو زيادہ صراحت سے بيان كيا۔ انہوں نے كما "آج مارا كام يہ ہے كہ مم تمام کسانول (کاشتکاروں) کو ساتھ لے کر چلیں.... اگر ہم رومانوی تصورات کی بنیاد پر اپنے ارادوں کو تھکیل دیں اور اعمال کو مرتب کریں ' قو ہماری خواہش میہ ہونی چاہئے کہ سب سے پہلے زرعی (کھیت) مزدور اور دیمات کے نیم بور ژوا طبقے کو منظم کریں جو کہ سب سے زیادہ مظلوم اور استحصال شدہ طبقہ ہے .... لیکن اگر ہم انیا کرتے ہیں .... تو کسان استعاریت کے خلاف جدوجمد میں دو سرے افراد سے بالکل کث کر رہ جائیں گے۔" (41) 1930ء کی دہائی کے سوشلسٹوں نے غریب کسانوں کے لئے جدوجمد سای مصلحت کی بنا پر موخر کر دی تھی کیونکہ وہ استعاریت کے خلاف جدوجمد کو زیادہ اہم سمجھتے تھے لیکن اب ہندوستانی سوشلزم کے نظریہ سازوں نے غریب کسانوں کے لئے كى بھى قتم كى جدوجمد كو سرے سے موقوف كر ديا ہے۔ چنانچہ يرجا سوشلس پارٹى كا كافي عرصے سے رہنے والا چير مين اور اس كا ايك معتبر نظريه ساز اشوك مهته اس سلسلے میں کتا ہے وکیا سوشلستوں کو ایبا ہی کرنا جائے جیبا کمیونسٹوں نے جمال وہ برسر افتدار آئے کیا لینی زمینداروں کے خاتے کے باوجود دیمات میں طبقاتی کشکش کو آگے برمانا اور ای طرح کی حکمت عملوں کو استعال میں لا کر ایک طبقے کو دو سرے طبقے کے ظلاف استعال کرنا جس طرح لینن یا ماؤزے تنگ نے کیا تھا!.... اگر انہی خطوط کا انتخاب كر ليا جائے تو جمهوري حقوق اور سوشلت اقدار اپنا وجود برقرار نہ ركھ سكيں گا۔ تب یه ضوری مو گا که کمیونزم کا تمام تر دهانچه کمل طور پر تشکیل دیا جائے لینی عوامی عدالتیں' متوسط و متمول کسانوں (Kulaks) کا خاتمہ' فرقی دستوں کی تشکیل اور تشدو وغیرہ - جبکہ اس کے متباولات میں گاؤں کو یہ مدد فراہم کرنا مشکل ہے کہ وہ وہاں پر بسنے والی قومیت میں بجتی کا شعور پیدا کیا جائے اور گاؤں کی خود مختار حیثیت کو مشکم کرنے کی کوشش کی جائے.... دری قومیت (Community) کی نامیاتی (Organic) مرورت کو طبقاتی کشکش کو تیز کر دینے یا جماعتی رقابتوں کو ہوا دینے سے پورا نہیں کیا جا سکتا۔" (42) اس طرح کا نظریہ غریب کسان کے متمول کاشتکار کے ہاتھوں استحصال کو دوام بخش دیتا ہے۔

دوسری طرف کمیونسٹوں نے زرعی مزدوروں کی الگ تنظیم قائم کرنے کی بات کی انہوں نے کسان سیماؤں میں غریب کسانوں کو خصوصی طور پر منظم کرنے پر زور دیا کین عملاً کی مسائل ان کا راستہ روکے کھڑے تھے۔ پہلا مسئلہ تو یہ تھا کہ تنہیں کی دہائی کے نصف آخر میں کیونسٹوں کو کمنٹرن کے "عوامی محلة" (Popular Front) کی ہدایت یر عمل پیرا تھے مزید یہ کہ وہ اے آئی کے ایس میں اپنے ساتھیوں (Colleagues) بر کوئی بھی مسئلہ تھوپنے پر وہ تیار نہ تھے- دو سرا مسئلہ میہ تھا کہ ہندوستان کے انقلالی پس مظریس کمیونسٹوں نے "مینشویک" (Menshevik) نقط نظر کو اپنا رکھا تھا۔ "میرٹھ کے مقدے" کے وقت اٹھارہ کیونٹ لیڈرول نے مشترکہ اعلامیہ جاری کیا تھا جے کہ کمیونسٹ پالیسی کی اہم ترین وستاویر گروانا جا آ ہے۔ اس اعلامیے میں کما گیا تھا چونکہ ہندوستان میں صنعتی ڈھانچہ ناممل ہے اس لئے یمال بور ژوا جمهوری انقلاب اور "سوشلسٹ انقلاب" کے مابین غیر معینہ مدت حاکل ہو جائے گی۔ اس اعلامیے سے بہ واضح ہو جاتا ہے کہ ان کے لئے دیکی پرولٹاریہ اور غریب کسانوں کو منظم کرنے کا کام اہمیت کا حال نہ تھا۔ بالاخر دوسروں کی طرح كميونسنول كو بمى اس حقيقت كا سامنا كرنا يزاكه ظلم و التحصال كا شكار اور فاقه زده كسانوں بر ان كے آقاؤں كا اس قدر شديد غلبہ ہے كہ وہ ايك آزاد قوت كے طور پر انی راہ کا خود ہی تعین کرنے سے قاصر ہیں۔ چنانچہ کمیونسٹول کی راہ عمل بھی سوشلستوں اور کسان سبھا میں شامل دیگر شرکائے کارسے ملتی جلتی تھی۔ انہوں نے

اپی توجہ کاشتکاروں کے وسیع تر مطالبات کے لئے سرگرم عمل ہونے پر ہی مرکوز کئے رکھی بطور خاص (tenure) کا تحفظ 'قرضوں کی واپسی میں سمولت 'قرضوں کے حصول میں آسانی جینے مطالبات ہی ان کے چیش نظر رہے۔ انہوں نے حکومتی پالیسی ہی کو متاثر کرنے کی کوشش کی اور براہ راست کسانوں کے ذریعے جدوجمد کا راستہ اختیار کرنے سے گریز کیا۔ یمی روایت بہت حد تک آج بھی برقرار ہے۔ البتہ اس میں کئی مستثنیات بھی جی بین لیعنی کئی ایک مقامی سطح کی تحریکیں کمیونسٹوں کی سربرای میں وقوع مشتثنیات بھی جی بین لیدی گئی ایک مقامی سطح کی تحریکیں کمیونسٹوں کی سربرای میں وقوع پذیر ہوئیں۔ ان کے علاوہ کسانوں کی دو بردی بعنو تیں بھی ہوئیں اگرچہ وہ علاقائی نوعیت رکھتی تھیں۔

جنگ کے اختتامی ایام میں اور اس کے خاتے کے فورا" بعد دو کسان تحریکیں نملیاں ہو کر ابھریں جن کی قیادت کمیونسٹوں نے کی۔ ان دونوں تحریکوں میں غریب کسانوں نے اہم ترین کردار اوا کیا۔ ان تحریکوں سے متعلق دستیاب شائع شدہ مواو بت ناکانی ہے اس لئے اس موادیر انحصار کرتے ہوئے کوئی بھی ٹھوس تجربیہ نہیں کیا جا سكا- البته بر تحريك ميس كى ايے غير معمولى عوال كارفرما تھے جن كى مدد سے ان تحریکوں کے ظہور کی بنیادی وجوہات پر روشن پردتی ہے اور ان سے یہ انکلی بھی ہوتی ہے کہ یہ تحریکیں کو حر عمومی راہ سے بث کر وجود میں آگئیں۔ ان میں سے پہلی ترکیک تیب ہاگا (Teb haga) کے نام سے معروف ہے اور یہ مشرقی بنگال میں ظہور پذیر ہوئی۔ تیب ہاگا (Teb haga) ترکیک کا نعوہ تھا اس ترکیک کے حوالے سے سے مطالبہ کیا گیا تھا کہ موروثی مزارعین (Occupancy tenants) کے لئے فصل کے نصف کی بجائے ایک تمائی حصہ مقرر کیا جائے۔ اس معمن میں بیہ بتاتا ضروری ہے کہ جؤتے وار (Jotedars) زرعی اراضی پر متعرف (Proprietors) تے اور ان کی حیثیت موروثی مزارعین کی تھی۔ وہ زمیندار کو معینہ رقم لگان (Rent) کے طور پر اوا كرتے تھے۔ پچھلے بت سے برسول سے زميندار كو اداكى جانے والى لكان كى معينه رقم كل فعل كے بهت بى معمولى عصے كى برابر رہ كئ تھى اور جۇتىے دار فعل كا زيادہ تر حصہ خود بڑپ کر لیتا تھا۔ یہ اراضی آوھیار (adhiars) یا بھار گلوار (bhargadars)

بنائی پر زمین کاشت کیا کرتے تھے۔ تیب ہاگا (Tebhaga) تحریک 1943ء میں بنگال کے عظیم قط سے چند برس پہلے ظہور میں آئی۔ بنگل کے عظیم قط میں ساڑھے تین ملین کسان تباہ ہو گئے تھے۔ تیب ہاگا (Tebhaga) ترکیک سے متعلق ایک تحریر میں اس تحریک کے ایک رہنماء بھوانی سین نے 1943ء کے قط کے دوران کسانوں کے رویے (جب لا کموں کی تعداد میں کسان بغیر جدوجمد کے لقمہ اجل بن گئے) اور بعد کے سالوں میں ان کے طرز عمل (جب وہ حوصلے اور عملی جدوجمد کا نمونہ بن گئے تھے) میں اس قدر واضح فرق بر شدید جرت کا اظهار کیا ہے۔ (43) لیکن اس نے اپنی تحریر میں سے واضح نمیں کیا کہ ایا کیوں ہوا۔ بھوانی سین نے اس طمن میں صرف ایک ہی رائے وینے پر اکتفاکیا ہے لین "آدھیار کی انتمائی ناگفتہ بہ حالت نے ان میں (بنائی داروں میں) یجتی کی نئی روح پھونک دی۔" لیکن حالات استے بھیانگ ہرگز نہ ہوں کے جتنے کہ 1943ء میں تھے۔ جمال تک تیب ہاگا (Teb haga) تحریک کا تعلق ہے تو بی 1946ء سے پہلے شروع نہ ہوئی۔ دراصل اس تحریک نے 1945ء میں زور پکڑنا شروع کر دیا تھا۔ (44) مقامی کیونسٹول اور کسان سجا کے اراکین نے اس میں شمولیت افتیار کرلی لیکن کمیونٹ پارٹی نے جلیان کے ساتھ جنگ کے فاتے تک اس تحریک کی بوری طرح حملیت نمیں کی- اور جب 1946ء میں تیب ہاگا (Teb haga) تحریک کو . كيونسك يارثى كا كمل تعلون ميسر آكيا تواس كاوائره اثر ناقتل يقين حد تك وسيع موتا جلا كبا

عظیم قبط جیسی تاگرانی آفت کسانوں پر اس وقت نازل ہوئی جب وہ منافع خوروں اور خوراک کے ذخیرہ اندوزوں سے نیٹنے کے لئے تیار نہ تھے۔ (ان دنوں خوراک کے وسیع ذخائر شہوں اور ملٹری کے گوداموں میں جا پنچ تھے) منافع خوری اور ذخیرہ اندوزی کی ریت بعد کے سالوں کا سب سے نمایاں پہلو بن گئی تھی جس نے قبط کے نتیج میں وجود پانے والی تیب ہاگا (Teb haga) تحریک کے پروان چڑھنے میں خاصی مدد کی۔ اولا کمزور کسان تنظیمیں قبط جیسی تنگین آسانی آفت کے باعث منتشر ہو کر رہ گئیں۔ بنگال کا کسان جو پہلے بی نیم فاقد زدہ تھا اس تباہ کن صور تحال کا سامنا کرنے کی سکت سے

قطعا" عاری تھا جب کسان سماکی مخلف شاخیں اس آفت کے پہلے جھکے سے اپنے آپ کو سنبطالنے میں کسی طرح کامیاب ہو گئیں تو وہ قحط زوہ لوگوں کے لئے اردادی کامول میں مصروف ہو گئیں۔ قط کے بعد کے سالوں میں ایک نے عزم نے کسانوں کو مجتمع اور منظم ہونے کی تحریک دی۔ ٹانیا" طلباء اور پڑھے لکھے طبقے سے تعلق رکھنے والے دو سرے افراد بھی بڑی تعداد میں قحط کا شکار لوگوں کے لئے امدادی کاسوں میں شریک ہوئے۔ اگلے برس بھی طبی امداد کی فراہمی کے لئے رضا کارانہ طور پر کام کرنے کے لئے پڑھے لکھے لوگوں کی کافی بری تعداد میدان عمل میں اتری۔ اس سے کسانوں اور تعلیم یافتہ ں وجوانوں کا ایک دو سرے سے رابطہ ہوا جس نے ان دونوں طبقات کو ساجی شعور عطا کیا- کسانوں اور تعلیم یافتہ افراد کا یہ تعال کمیونسٹ پارٹی اور کسان سبھا کے لئے نئے کارکنول (Cadres) کی تشکیل کے ضمن میں بہت اہم ثابت ہوا۔ ٹالٹا" بت بی اہم پہلویہ بھی تھا کہ قط کے بعد کسان سبھانے ایک نے ولولے کے ساتھ خوراک کے ذخیرہ اندوزوں اور بلیک مارکیٹ کرنے والوں کے خلاف مہم شروع کی۔ اب کسان سبعا کے ہاتھ یوں بھی مضبوط ہو گئے تھے کیونکہ حکومتی اہلکاروں نے بھی قحط کی وسیع تر تباہ کاریوں کے سبب ذخیرہ اندوزوں کی سرگر میوں کو تشویش کی نظروں سے دیکنا شروع کر دیا تھا۔ حکومت کی بیہ تثویش 1944ء کے موسم بمار اور گرما کے دوران آسام اور مشرقی بنگال پر جلانی حملوں سے باعث دوچند ہو گئی تھی۔ جو تیے دار ' متمول کاشتگار تھے جنبوں نے خوراک کا ذخیرہ کرنے اور اسے بلیک میں فروخت کرنے کا کاروبار برے پیانے پر شروع کر رکھا تھا اب ان کے لئے حکومت کی آگھوں میں دھول جھونک کریہ ہی سلم جاری رکھنا مکن نہ رہا۔ اب کسان جؤتے داروں کی طافت کو كسان سبعا ليڈرشپ كے بالقائل متزازل ہو يا ہوا ديكھ رہے تھے۔ اس سے ليڈرشي میں کسانوں کا اعماد رائخ ہو گیا چنانچہ وہ جؤنے داروں کے خلاف مزاحت کرنے پر کمر بستہ ہو گئے۔ ایک اور سبب بھی قاتل ذکر ہے کہ کچھ قبائلی لوگ مثلاً شالی مین سکھ کے "ہابنگ" (Ha jangs) جو کہ تشدد آمیز جدوجمد کی برانی روایت کے عامل تھے وہ بھی اس تحریک میں شامل ہو گئے۔ آخر میں اس اہم پہلو کا تذکرہ بھی بہت ضروری ہے کہ بٹائی دار (Share Croppers) دو وجوہات کی بنا پر اقتصادی طور پر سودا بازی (bargain) کرنے کی پوزیش میں آگئے تھے۔ قط کے دوران جال بخ ہونے والوں میں سب سے زیادہ تعداد بٹائی داروں کی تھی کیونکہ ان کے پاس خوراک کا اس قدر ذخیرہ نہ تھا جس کو کام میں لا کر وہ تنگی اور عمرت کے بیہ دن گذار سکتے۔ لاکھوں کی تعداد میں جاں بخ ہو ہو جانے والوں ک علاوہ بہت سے بٹائی دار ایسے بھی تھے جو کہ شہوں اور قصبوں میں چلے گئے تھے اور وہاں جا کریا تو ملازمت کی تلاش شمور کر دی تھی یا پھر بھیک ما تگئے گئے تھے۔ ان افراد نے پھر لوٹ کر دیمات کا رخ نہیں کیا۔ اس طرح بٹائی داروں کی تعداد میں کی واقع ہو گئی جس سے کھیتوں کی کاشت کے لئے افرادی قوت کم پڑ گئی علاوہ ازیں آسام اور مشرقی بٹگال کے کئی علاقوں پر جلیانی حملوں کی وجہ سے اس علاقے میں ہونے والی فوتی کارروائی نے بٹائی داروں کے لئے روزگار کا ایک مقبول ذریعہ پیدا کر دیا تھا۔ ان طلات میں جؤتے داروں کے ساتھ بٹائی داروں کی سودے بازی کی پوزیش کافی مضبوط ہو گئی۔ اور جؤتے داروں کے ساتھ بٹائی داروں پر افرادی کی توقعادی اختصادی اختصادی انحصار کافی کمزور ہو گیا۔

تیب ہاگا (Tebhaga) تحریک کی فیصلہ کن الوائی کٹائی کے موسم میں شروع ہوئی۔
لیکن اس کا اختام فوری طور پر نہ ہو سکا کیونکہ بٹائی داروں نے حفے واروں کی ان کوششوں کی پولیس کی مدد سے مزاحمت کی جن کے تحت وہ بٹائی داروں کو ان کے جھے سے محروم کرنا چاہتے تھے۔ یہ جدوجمد سان کمیٹیوں کی قیادت میں جاری رہی کیونکہ اس اثناء میں کسان کمیٹیاں دیمات میں ایک طاقت بن کر ابحر آئی تھیں۔ انہوں نے نہ صرف دیمات کے معاملات کو چلانا شروع کر دیا تھا بلکہ انصاف کی فراہمی بھی شروع کر دی تھی۔ بٹکل میں قائم مسلم لیگی حکومت نے ایک طرف تو تحریک کو دبانا شروع کیا لیکن دو سری طرف جنوری 1947ء میں ایک بل بھی متعارف کروا دیا تھا جس کے تحت بٹائی داروں کے لئے فصل کا دو تہائی حصہ قانونا" مختص کرنے کی تجویز تھی۔ لیکن یہ بل بھی متعارف کروا دیا تھا جس کے تحت بٹائی داروں کے لئے فصل کا دو تہائی حصہ قانونا" مختص کرنے کی تجویز تھی۔ لیکن یہ بل بھی متعارف کروا دیا تھا دیک سے بٹائی داروں کے لئے فصل کا دو تہائی حصہ قانونا" مختص کرنے کی تجویز تھی۔ لیکن یہ بل بھی متعارف کروا دیا تھا دی کہائی سے انسان کے اس اقدام کو عملی صورت اختیار نہ کرنے دی۔

1947ء کے موسم گرما میں اس تحریک کا زور ٹوٹ گیا۔ اس تحریک کے لیڈر بھوانی سین نے کسانوں کو اس بنا پر راست اقدام سے منع کر دیا کیونکہ آزادی کے بعد وہ ہندوستان اور پاکستان کی حکومتوں کو ان کی طرف سے لوگوں سے کئے گئے وعدوں کو پورا کرنے کا موقع دینا چاہتے تھے۔ حالانکہ یہ پہلے ہی سے ایک معلوم حقیقت تھی کہ لوگوں سے کئے گئے وعدے بورے نہیں کئے جائیں گے۔ چنانچہ بھوانی سین کی طرف سے کئے گئے وعدے بورے نہیں کئے جائیں گے۔ چنانچہ بھوانی سین کی طرف سے کسانوں کو راست اقدام سے منع کر دینا تیب ہاگا (Tebhaga) تحریک کے لئے ایک کاری ضرب خابت ہوا اور وہ تحریک جے کہ بھوانی سین نے خود "ہمارے زمانے کی کاری ضرب خابت ہوا اور وہ تحریک جے کہ بھوانی سین نے خود "ہمارے زمانے کی صب سے بردی عوامی تحریک" کا نام دیا تھا ختم ہو کر قصہ پارینہ بن گئے۔

فدكورہ بالا سطور ميں جس مضمون كے حوالہ جات ديئے گئے ہيں اس ميس بحواني سین نے بڑی بے باکی اور سای حوصلے سے "لیڈرشپ کی بڑی ناکامیوں" کی فہرست درج کی ہے۔ اپنے آپ پر تقید کرتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ تحریک اس لئے ناکام ہوئی کیونکه وه "متوسط طبقے" اور مزدور طبقے کی حمایت حاصل نه کر سکی۔ مزدور طبقے کی حمایت محض بجبتی کے اظمار سے بڑھ کر کچھ نہ ہو سکتی تھی کیونکہ جس علاقے میں تحریک ابھری وہاں مزدور طبقہ تعداد میں نہ ہونے کے برابر تھا البتہ جمال تک متوسط طبقے کا تعلق ہے تو اس کے بارے میں بھوانی سین رقم طراز ہے کہ "اس میں زیادہ تعداد غریب اور نیلے درجے کے جؤنمے داروں کی ہے جو نظام میں موجود خرابی کو تو تسلیم کرتے ہیں لیکن انہیں بیہ خدشہ لاحق ہے کہ اگر اس نظام روزگار کا کوئی متباول ذرایعہ فراہم کئے بغیر ختم کر دیا گیا تو وہ بالکِل تباہ ہو کر رہ جائیں گے.... ہمیں چاہئے تھا کہ اوھیاروں کو تاکید کرتے کہ تیب ہاگا (Tebhaga) کی کارروائیوں سے مجلی سطح کے جؤتے داروں کو مشینی کر دیں اور صرف امیر ترین اور برے جؤتے داروں پر ہی اپنی توجہ مرکوز کئے رکھنے پر اکتفا کریں۔" (45) کیکن بھوانی سین کی یہ دلیل تطعی طور پر حقیقت بر مبنی نہیں لگتی۔ البتہ چھوٹے حوتے داروں کی حالت زار کے بارے میں سین جو کچھ کہنا ہے وہ کافی حد تک درست ہے۔ لیکن اگر زیر نظر تحریک اس قدر مضبوط ہوتی کہ برے اور اثر و رسوخ کے حامل جؤتمے داروں کو فصل کا ایک چوتھائی حصہ بی قبول کر لینے پر مجبور کر دیتی تو ان بٹائی داروں کو ایما بی کرنے سے کیے منع کیا جا سکتا تھا جو چھوٹے جؤنے واروں کے زیر تصرف زمین کو کاشت کرتے تھے۔ لیکن بموانی سین کا تحریک کی محدود بنیاد کی طرف اشارہ واقعتا مبی برحق ہے۔ تحریک کی بنیاد کے محدود ہونے کے باعث اسے ایسے نعووں کو مخلیق کرنے اور انہیں بلند کرنے میں ناکامی ہوئی جن کی بدولت متوسط کسانوں کی فعال شمولیت کو ممکن بنایا جا سکتا۔ کیونکہ متوسط كسانون كو تحريك سے كوئى عناد نہ تھا اس لئے كہ يد (تحريك تيب باكا) دراصل زمینداروں اور متمول کاشتکاروں کی طاقت کو چیلنج کر رہی تھی۔ علاوہ ازیں حالات میں دو ایس تبدیلیاں بھی آئیں جنوں نے تیب ہاگا (Tebhaga) تحریک کے لئے اپنے کام کو جاری رکھنا نامکن بنا دیا تھا۔ پہلی تبدیلی تو اس وقت نمودار ہوئی جب جلیان کے ساتھ جنگ ختم ہو گئی اور حکام کو ذخیرہ اندوزی کے خلاف ان اقدامات میں اب کوئی ولچیں نہ رہی تھی جس سے جؤتے داروں کی قوت اور حوصلہ پر شدید زو بردی تھی۔ اب سرکاری مشینری کی پوری قوت غریب کسانوں کو کیلنے پر صرف ہونے ملی تھی۔ دیملت میں طبقاتی بنیاد کی وسعت کے نہ ہونے کے باعث تحریک کے لئے ان بھیانہ اقدامات کا مقابلہ کرنے کے لئے اپنے آپ کو بے بس پاتی تھی۔ دوسری تبدیلی جو کہ فیصلہ کن نوعیت کی تھی کہ اس علاقے میں کہ جمال تیب ہاگا (Tebhaga) تحریک ابھری وہاں جوتے وار اور بٹائی وار دونوں مسلمان تھے جبکہ کمیونسٹ پارٹی اور تیب ہاگا تحریک کے کار کن (Cadre) زیادہ تر ہندو تھے۔ جب آزادی کا وقت آیا تو بنگال میں مسلم قوم پرسی اس طرح این عودج پر تھی جیسا کہ ہندوستان کے دیگر مسلم اکثری علاقوں میں نظر آتی تھی اس سے ہندو کے کار کن (Cadres) کٹ کر الگ تھلگ ہو گئے۔ پاکستان کے قیام کے بعد ہندوؤں کی اکثریت ہندوستان سدھار منی اور تیب ہاگا (Tebhaga) تحریک معدوم ہو کر رہ گئی۔ تیب ہاگا تحریک کی دہائیاں پہلے شروع ہوئی تھی لیکن اس خطے میں جمال سے اس کا آغاز ہوا تھا اور اسے بیدر قوت نصیب ہوئی تھی وہاں اس جیسی تحریک دوبارہ نہیں ابھر سکی۔

جنگ کے بعد کسانوں کا ایک اور بہت بوا خروج ہوا جے تانگانہ تحریک کے نام

سے موسوم کیا جاتا ہے۔ اینے میت و کردار اور ساسی مقاصد کے لحاظ سے بد ہندوستان میں بریا ہونے والی سب سے زیادہ انقلابی تحریک تھی۔ 1946ء میں اس تحریک کی شروعات ریاست حیدر آباد کے ضلع مثل کونڈہ (Nalgonda) میں برے ہی دھیے انداز میں ہوئی۔ ریاست حیدر آباد پر ان ونول نظام انگریزول کے زیر سایہ حکومت کر رہا تھا۔ اس کے بعد اس تحریک نے ریاست کے وارفکل اور بیدار اضلاع کو بھی اپنے وائرہ اڑ میں لے لیا اس عرصے میں ریاست حیدر آبادیر سماندہ کالم اور انسانیت سے عاری امراء چھائے ہوئے تھے۔ تانگانہ تحریک کے ابتدائی مقاصد میں تمام کسانوں کے وسیع ز مطالبات کی شنوائی کے لئے آواز بلند کرنا شامل تھا کیونکہ ہر طبقے کے کسانوں پر دیش کھول (Deshmukhs) اور نوابول کی طرف سے غیر قانونی اور ضرورت سے زائد محصولات اور نیکس عائد تھے۔ علاوہ بریں تحریک کے نمایاں ترین نعروں میں سے آیک کسانوں کی طرف سے واجب الادا قرضوں کی معافی (Writing off) سے متعلق تھا۔ جا گیرداروں اور حکومتی حلقوں کی جانب سے روا رکھے جانے والے ظلم اور جرو استبداد کا سامنا کسانوں نے مسلح جدوجمد کے ذریعے کیا۔ تب تحریک ایک نے انقلالی مرطے میں داخل ہو گئے۔ مقامی کمیونسٹوں نے بھی تحریک میں زور دار طریقے سے حصہ لیا آگرچہ اس کے لئے انہیں کمیونسٹ لیڈرشپ کی باقاعدہ اجازت بہت بعد میں ملی۔ جب مارچ 1948ء میں سی لی آئی (CPI) کی دو سری کانگرس کا انعقاد ہوا تانگانہ تحریک اس سے پہلے ہی انقلابی مرطے میں واخل ہو چکی تھی۔ جس کی وجہ سے کانگرس کے دوران کمیونٹ یارٹی کے مرکزی نقطہ نگاہ میں بائیں بازد کی طرف جھکاؤ واضح طور پر نظر آیا۔

1947ء تک تلکانہ تحریک کو 5,000 گوریلا سپاہیوں کی خدمات حاصل ہو چکی تھیں کسانوں نے زمینداروں کو یا تو موت کے گھاٹ آثار دیا یا انہیں علاقے سے بیدخل کر دیا اور زمین کو اپنے قبضے میں لے کر دوبارہ سے تقییم کر دیا۔ انہوں نے کسان سوویتوں پر بنی علاقائی حکومتیں تفکیل دیں جو کہ اوپر جاکر ایک مرکزی تنظیم کے ساتھ مسلک ہو جاتی تھیں۔ کسانوں کا بیر افتدار 15,000 مرابع میل کے رقبے اور چار ملین نفوس پر

قائم تھا۔ مسلح کسانوں کا بیہ اقتدار 1450ء تک قائم رہا اور اس کے ایک سال بعد کہیں جا کر اس کا خاتمہ ممکن ہو سکا۔ یہ علاقہ آج بھی کمیونسٹ پارٹی کی سای آمادگاہ کی حیثیت رکھتا ہے۔

تلنگانہ صور تحال میں کئی خصوصی عوامل نے مسلح کسان تحریک کے ظہور کے لئے راہ ہموار کی اور بعدازاں اس کے انقلالی تحریک کی شکل اختیار کر لینے میں فیصلہ کن کردار ادا کیا۔ پہلے تو تانگانہ میں 1946ء میں سای صور تحال نے تحریک کے لئے ایک سازگار سیاس فضا قائم کر دی تھی۔ اس وقت جب ہندوستان کی آزادی کی آمد آمد تھی ریاست حیدر آباد کا مستقبل اور مندوستانی یونین میں اس کا مقام اہم ترین سیاسی مسئلہ تقا- برصغیریس سرگرم عمل قوم پرست تحریکون کا نقطه نظریه تھاکه تمام رجوا ژون اور ويكر رياستول (Princely States) كو آخركار آزاد بندوستان يا ياكتان مين ضم بو جانا چاہئے۔ حیدر آباد امیر ترین اور سب سے بری ریاست تھی جس کی اکثری آبادی ہندؤ تھی اور اس کا جغرافیہ کچھ الیا تھا کہ حیدر آباد کا انضام فطری طور پر ہندوستان سے ہو جانا قرین قیاس معلوم ہو رہا تھا۔ لیکن جاگیرداروں پر مشمل طبقہ امراء جس میں ہندؤ اور مسلمان دونول شامل تھے "آزاد حیدر آباد" کے تصور کا عامی تھا۔ کچھ اسی طرح کی امید ریاست کے مسلم متوسط طبقے کی بھی تھی جنہیں نظام کی حکومت کے سایے تلے کافی مراعات حاصل تھیں اور حیدر آباد کے ہندوستانی یو نین میں شامل ہونے سے انہیں اپنا مستنتبل غير محفوظ دكھائى دے رہا تھا۔ لنذا مسلم متوسط طبقے كے بعض نمائندوں نے فوجی وستول کو تشکیل ویا جنهیں "رضاکار" کها جاتا تھا۔ ان فوجی وستول کی تشکیل کا مقصد نظام کے زیر قیادت آزاد حیدر آباد کے لئے جدوجمد کرنا تھا۔ آگرچہ قاسم رضوی کو جو که رضاکاروں کا رہنما تھا جاگیروار "نو دولتیا" کمه کر حقارت آمیز سلوک کا نشانہ بناتے تھے لیکن جب تلفگانہ تحریک کا ظہور ہوا تو جا گیرداروں نے حقارت آمیز سلوک کو ترک کر کے رضاً کاروں کو کسان کے خلاف استعال کیا۔ تانگانہ تحریک کی لیڈرشپ نے ابتدائی مراص کے دوران حیدر آباد کے ہندوستان کے ساتھ الحاق کی جایت کی کیونکہ اس کے خیال میں نظام کی حکومت اور آزاد حیدر آباد کا قیام ریاست کے جاگیردار طبقہ امراء کے اقدّار کو دوام بخشنے کے مترادف ہے۔ اس مرطے پر کسان تحریک کو ریاست میں ابھرتی ہوئی قوم پرسی کی لہرہے بہت تقویت حاصل ہوئی۔ بعد میں جب حیدر آبلو کا ہندوستان کے ساتھ الحاق ناگزیر د کھائی دیا اور یہ بھی واضح ہو گیا کہ حکومت ہند تلٹگانہ مجاہدوں کی سرکونی کے لئے کہیں زیادہ بڑی اور پیشہ ور فوج کو متعین کر دے گی تو تلنگانہ لیڈر شپ نے عجلت میں نظام کے ساتھ سای وابنتگی کا فیصلہ کیا اور آزاد حیدر آباد کے لئے کوشال ہو گئی- چنانچہ حیدر آباد میں کمیونسٹ پارٹی کو پہلی مرتبہ قانونی حیثیت حاصل ہوئی اور کمیونسٹ رضا کاروں کے شانہ بثانہ ہندوستانی افواج کے خلاف کڑے۔ اب تلنگانہ تحریک ان قوتوں کا ساتھ دے رہی تھی جن کے خلاف وہ ماضی میں بر سر پیکار رہی تھی۔ مزید بر آل اب وہ قوم پرست تحریک کے بھی آمنے سامنے تھی۔ جس کے نتیج میں شدید کنفیوژن نے جنم لیا اور کمیونٹ تریک کی لیڈرشپ میں تضادات نے جنم لینا شروع کر دیا اور وہ اختلافات میں گھر گئی۔ تلنگانہ تحریک کو جو عروج حاصل ہوا تھا اس میں قوم رستی کے عضرنے ایک طاقتور عامل کی حیثیت سے کردار ادا کیا تھا اور وہی بعد میں اس تحریک کے زوال کی سب سے بری وجہ بھی بنا۔ اس کے علاوہ تحریک ابتداء میں اس وجہ سے کانی کامیاب رہی کیونکہ جا گیردار طبقے کا حوصلہ پست ہو رہا تھا اس کئے کہ ان کی حتی الوسع مزاحت کے باوجود حیدر آباد کا ہندوستان میں انضام ایک ناگزیر حقیقت بن چکا تھا۔ اس کے ساتھ ساتھ ریاسی مشینری بھی کریٹ اور نااہل تھی اور دو سری طرف ساسی عدم اطمینان بھی اپنے عروج پر تھا۔ کسان تحریک جب طبقہ امراء سے برسر پریکار تھی تو اسے برے پیانے پر عوامی مائید و حمایت بھی حاصل تقی ایسے حالات وہ جو رو تتم کا مقابلہ کرنے کا حوصلہ رکھتی تھی لیکن بعد میں اس کا سامنا ہندوستان کی بیشہ ور فوج سے تھا اور وہ عوامی حملیت بھی کھو چکی تھی۔ اس تحریک کے ضمن میں یہ بات بھی قاتل غور ہے کہ جب اس نے ابتداء میں زور پکڑا تو اس كى طرف سے پیش كے جانے والے مطالبات وسیع البنياد سے يعنى ان كا تعلق تقریباً ہر قتم کے کسان سے تھا للذا تانگانہ تحریک میں متوسط کسانوں نے بھی غریب كسانول كے ساتھ مل كر اس ميں بھرپور حصد ليا۔ بعد ميں جب كسان "سوويتي"

معرض وجود میں آئیں اور زمین کو دوبارہ سے تقسیم کیا گیا تو کسانوں کے مثلف طبقات کے مفلوات میں تصادم منظر عام پر آیا۔ کچھ کمیونسٹوں کا اس ضمن میں کہنا ہے کہ بیہ ایک بغیر سوچا سمجما اور عجلت میں کیا گیا اقدام تھا جے تانگانہ لیڈر شپ نے بالائی سطح سے نافذ کرنے کی کوشش کی تھی اور کسانوں کو چلی سطح سے اس تحریک کو بروان چڑھانے کی طرف دھیان نہیں دیا تھا اور نہ ہی اس کے لئے راہ ہموار کی گئی تھی۔ جب تحریک کو فوجی حلے کا سامنا کرنا بڑا تو اس کی کسانوں پر مبنی بنیاد میں دراڑیں برنا شروع ہو گئیں جو تحریک کے لئے تباہ کن ابت ہو کیں۔ اس تحریک کے اپنی منزل مقصود تک پینچنے سے قبل ہی زوال پذیر ہونے کی ایک اور بھی وجہ تھی۔ دراصل تلنگانہ تریک کے ظہور پذیر ہونے میں وہی خصوصی عوامل کار فرما رہے جو عوامل گوریلا جدوجمد کے لئے بھی ممہ و معلون تھے۔ تانگانہ افلاس زدہ خطہ ہے جس کی زیادہ تر زمین کلنے وار جھاڑیوں اور جنگل پر مشمل ہے جس میں کہیں کہیں متمول آبادیاں ہیں جمل زمین کو تلابوں کے پانی کے ذریعے سے کاشت کیا جاتا ہے یہاں قبائلی بھی بدی تعداد میں بہتے ہیں جن کی سیجتی اور لڑنے کا جذبہ دو سرے علاقوں کے لوگوں سے کہیں نیادہ ہے۔ جب 1948ء میں اس تحریک کا دائرہ کار وسیع کر کے اسے آند هرا کے متول ویل تک چیلا دینے کی کوسش کی گئی اسے ناکای کا سامنا کرنا یوا۔ یمال اس بات کو بھی واضح کرنا ضروری ہے کہ تحریک کی ناکائی کی ایک بردی وجہ یہ بھی تھی کہ اس وقت تک تحریک اپنے وسیع تر مطالبات سے دستبردار ہو چکی تھی جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ متوسط كسانول نے اس سے عليحد كى افتيار كرلى اس وقت تك حيدر آباد كے مسلے ير تحريك تلنگانه قوم برستول کی مفاہمت کر چکی تھی۔

تیب ہاگا اور تانگانہ دونوں ترکیوں کا ظہور مقامی حالات و وجوہات کی بنا پر ہوا اور کیونسٹ پارٹی کا ان ترکیوں کے برپا ہونے میں کوئی عمل دخل نہ تھا۔ البتہ اس حقیقت سے صرف نظر نہیں کیا جا سکتا کہ کمیونسٹوں نے ان دونوں ترکیکوں کی قیادت کی اور ان کے بروان چڑھنے میں بہت اہم کردار اوا کیا۔ 1948ء کی کمیونسٹ پارٹی کاگرس کے بعد پارٹی طاکرتے کا فیملہ کیا لیکن وہ تیب ہاگا اور

تلنگانہ جیسی بڑے پیانے کی تحریکوں کو منظم کرنے میں ناکام رہی۔ 1948ء اور 1952ء کے درمیانی عرصے میں کئی ریاستوں میں کمیونٹ پارٹی پر پابندی عائد کر دی گئی۔ پارٹی کے دو سرے ذیلی شعبوں کی طرح کسان فرنٹ کو بھی انتائی ظلم و استبداو کا نشانہ بنایا گیا۔ اس عرصے میں اکثر کسان سبھاؤں کے کارکن یا تو جیلوں میں ڈال دیئے گئے یا انہیں زیر زمین چلے جانا پڑا اس طرح اے آئی کے ایس کی تنظیم بریکار انہیں زیر زمین چلے جانا پڑا اس طرح اے آئی کے ایس کی تنظیم بریکار کی طرف میں دو قاس فو قاس صدائے احتجاج باتی رہی۔ اگرچہ کسانوں کی جانب سے احتجاج سے وقا "فوق" صدائے احتجاج بلند کی جاتی رہی۔ اگرچہ کسانوں کی جانب سے احتجاج کے یہ مظامرے سراسر مقامی نوعیت کے ہوتے اور ان کا دائرے کار بھی محدود ہو آ۔ کے یہ مظامرے سراسر مقامی نوعیت کے ہوتے اور ان کا دائرے کار بھی محدود ہو آ۔ فیصلوں تی سے شروع نہیں ہو سکتیں بلکہ اس کے لئے مخصوص حالات واقعات کا ہونا فیصلوں تی سے شروع نہیں ہو سکتیں بیاد تھی ہیں۔

الا المراق المر

جس میں مزدور طبقے کی لیڈرشپ فیصلہ کن حیثیت کی حال ہوتی ہے۔ اس لیڈرشپ کو عوام کی قطعی اکثریت کی جمایت بھی حاصل ہوتی ہے۔ "نیشتل ڈیمو کرلی ان دونوں طرز ہائے حکومت ہے اس طرح مختلف ہوتی ہے کہ اس میں "پروٹاری قوی بور ڈوا کے ساتھ اقتدار میں شریک ہوتے ہیں۔" (46) یہ تصور اس تصور سے کی طرح بھی مختلف نظر نہیں آتا جس پر پرجا سوشلسٹ پارٹی کاربند ہے اور اس تصور پر عمل کرتے ہوئے وہ کانگرس کے ساتھ اقتدار میں شراکت پر بھی تیار دکھائی دیتی ہے۔ اس کو یہ امید ہے کہ کانگرس کے ساتھ اقتدار میں شراکت پر بھی تیار دکھائی دیتی ہے۔ اس کو یہ تسکے گی۔ چنانچہ اب پرجا سوشلسٹ پارٹی اور کمیونسٹوں میں بنیادی اختلافات بین الاقوامی تعلقات (International Relation) کی نبست سے باتی ہیں وگرنہ مکی پالیسی پر ان تعلقات (International Relation) کی نبست سے باتی ہیں وگرنہ مکی پالیسی پر ان تعلقات (International Relation) کی نبست سے باتی ہیں وگرنہ ملکی پالیسی پر ان تعلقات (20 کا اثر یہ ہوا کہ کسان تحریک کا دائرہ کار کوئی بھی راست اقدام اٹھانے کی تعلیل نو کا اثر یہ ہوا کہ کسان تحریک کا دائرہ کار کوئی بھی راست اقدام اٹھانے کی بجائے محض حکومتی پالیسیوں کے خلاف احتجاجی مظاہرے کرنے تک ہی محدود ہو کر رہ بجائے محض حکومتی پالیسیوں کے خلاف احتجاجی مظاہرے کرنے تک ہی محدود ہو کر رہ بجائے محف حکومتی پالیسیوں کے خلاف احتجاجی مظاہرے کرنے تک ہی محدود ہو کر رہ کیا۔

کیونسٹ اور سوشلسٹ دونوں زرعی اصلاحات کے اس اصول سے متفق ہیں جے کاگرس نے اپنایا۔ زیادہ تقید اس طریقہ کار پر ہوئی جن کی وجہ سے زرعی اصلاحات کے مقاصد ناکام ہوئے۔ کاگرس لینڈ ریفارم کمیٹی کی رپورٹ جو 1949ء میں شائع ہوئی ایک انقلابی دستاویز ہے۔ اس میں استحصال کے خاتبے اور زمین کو کاشکار (tiller) کے تصرف میں دے دینے کو رہنماء اصول قرار دیا گیا ہے۔ اس رپورٹ میں کسانوں کی ملکیت میں زمینیں دینا اور اسے بنیاد بنا کر زرعی الداد باہمی کا نظام تشکیل دینے کی سفارش کی گئی ہے۔ یہ دستاویز دراصل کاگرس میں موجود بائیں بازو کے عناصر کی سوچ کو منعکس کرتی ہے۔ یہ دستاویز دراصل کاگرس میں موجود بائیں بازو کے عناصر کی سوچ کو منعکس کرتی ہے نہ کہ اس کے مرکزی دھارے کی سوچ کو! نیز متعدد صوبائی حکومتوں کی آراء کی اس سے مطابقت بھی شک و شے سے بالاتر نہیں کہ جنہوں نے زرعی اصلاحات کو نافذ کرنا ہے۔ 1950ء کی دہائی کے دوران بیشتر ریاستوں میں بے ربط انداز اصلاحات کو نافذ کرنا ہے۔ 1950ء کی دہائی کے دوران بیشتر ریاستوں میں میں معلوث سے نافذ العمل کی گئیں اصلاحات اپنی روح کے اعتبار سے ان اصلاحات سے یکسر مختلف

جن کی سفارش زرعی اصلاحات کی سمیغی (Agrarian Reforms Committee) نقطه نظر (Chinese) نقطه نظر (47) تو سے کہ وہاں "بعض جا گیروار شزادوں کو حاصل سایی مراعات کا خاتمہ کر دیا گیا ہے اور چند زمینداروں کو حاصل خصوصی زمینداری رعائتیں ختم کر دی گئی ہیں" لیکن "ہندوستان کے جاگیرواری نظام کو بہت حد تک تحفظ فراہم کر دیا گیا ہے۔" اس طرح کا نظریہ ان عمیق تبدیلیوں کی اہمیت کو تم کر دیتا ہے جو 1950ء کی دہائی کے دوران مندوستانی زرعی معیشت پر مرتب موسیس مندوستان کی مخلف ریاستول میں زرعی اصلاحات نے مختلف انداز میں اور مختلف سطحوں پر ان زمینداروں کے استحصال کا یا تو بالکل خاتمہ کر دیا یا اسے بہت حد تک کم کر دیا جو خود کاشتکاری نہیں کرتے تھے۔ زرعی اصلاحات کے نتیج میں مختلف ریاستوں میں آنے والی تبدیلیاں اس قدر زیادہ اور اس قدر پیچیده تھیں کہ یمال ان کا محف خاکہ پیش کر دینا ہی انتمائی وقت طلب کام ہو گا- مزید برآل ان تبدیلیوں کے تمام تر جزئیات کے ساتھ کئی مطالع ہو چکے ہیں لیکن اس دور کے ممل اعداد و شار ابھی تک میسر نہیں ہو سکے۔ البتہ کچھ اعداد و شار جو میسر آ سکے بیں ان کی مدد سے وصلی دھالی تصویر بنائی جا سکتی ہے۔ سولی محید (Gupta Sulekh) اس حقیقت کی طرف اثنارہ کرتا ہے کہ (54\_1953ء) 75 نعمد کسان گرانے 5 ایکٹر سے کم اراضی استعال میں لاتے تھے۔ جبکہ 65 فیصد زمین 18 فیصد گرانوں کے زیر کاشت تھی۔ موخرالذکر طبعے کے بلائی افراد کا تذکرہ کریں تو 3.6 فیصد گرانے 36 فیصد زمین پر متصرف ہیں۔" (48) گیتا نے سرملیہ دارانہ زراعت کی روز افزول ترقی اور غریب کسانول کی جلد و ساکت اور خوشحلی سے محروم اقتصادیات میں تیزی سے آتے ہوئے فرق کی جانب بھی اشارہ کیا۔ غالبا گیتا سرمایی دارانہ سکیڑکی صلاحیت کے بارے میں ضرورت سے زیادہ توقعات وابست کئے ہوئے تھا۔ زرعی صور تحال کی تصویر کو بھوانی سین نے بہتر طور پر واضح کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس نے سرمایہ دارانہ سیٹر میں ترقی کے رجان کو تسلیم کرتے ہوئے یہ بھی بتایا ہے کہ ہندوستان میں زرعی سرمایہ داری زیادہ سے زیادہ 16 فیصد مزددروں کو جو ریسات میں است ہیں روزگار فراہم کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے (زرعی مزدوروں لینی دیکی پرولتاریوں کے 40 فیصد کو)۔ (49) پرانے نظام کی کئی باقیات کی نشاندی سین۔ کوٹووسکی (Kotovsky) اور ڈینیل تعور نر (Daniel Thorner) نے کی ہے جن کا زرعی اصلاحات پر کام متند حیثیت کا حائل ہے۔ پرانے نظام کی ان باقیات کا وجود سرکاری وستاویزات سے بھی ثابت ہے مثلاً تیمرے پنج سالہ منصوبہ کی ڈیڑم اپریزل رپورٹ میں مزارعین سے متعلق اصلاحات tenure کا تخفظ اور لگان (Rent) کی ریگولیشن وغیرو جیے مسائل کا ذکر بطور خاص کیا گیا ہے۔

زرعی اصلاحات کا وو حوالوں سے کسانوں کی سیاس تحریک پر براہ راست اثر بردا۔ پہلا اثر تو یہ تھا کہ مزارعین کی بالائی سطح کو زمین کے مالکانہ حقوق حاصل ہو گئے اور انہوں نے لیبر (Labour) کے آجرین کی حیثیت حاصل کر لی۔ کوٹوسکی کا کمنا ہے کہ "زری اصلاحات سے قبل بالائی سطے کے یہ مزارعین زمینداری نظام کے زیردست على تصييد اصلاحات ك لاكو مو جانے ك بعد وه كسان تحريك مي فعال نه رہے-" (52) ودسرا اثریہ ہواکہ زرعی اصلاحات کے نتیج میں ان مالکان اراضی نے کہ جنول نے اپنی زمین کو "فود کاشت" کرنا شروع کر دیا۔ مزارعین کی بدی تعداد کو بیدفل کر ریا۔ بید خل مو جانے والے ان کسانوں (مزارعین) جو روزی اور زمین سے محروم کر دیئے گئے تھے سے توقع کی جا عتی تھی کہ وہ دیمات میں دھاکہ خیز قوت بن کر ابحریں مے۔ کسانوں کی بید خلی کا یہ مسئلہ بعض کسان سبعاؤں میں زیر غور آیا اور بید خلی کے ظلف چند ایک مقای مظاہرے بھی ہوئے لیکن اس سے کوئی مشدد تحریک نہ ابحر سکی-بید علی کی مزاحت میں کسانوں نے نہ می کوئی راست اقدام کیا۔ 58-1955ء کے عرصے کے دوران جب زرعی اصلاحات کو عملی جامہ بہنایا جا رہا تھا تو ایکسانوں کی منظم تحریک عارضی طور پر موقوف ہو مئی متی۔" (53) کانگرس کی ان زرعی اصلاحات کو ہدف تختید مناتے ہوئے کمیونسٹ پارٹی نے ان اصلاحات کے نفاذ کے بیورو کریک طریق کار کی۔ برزور فرمت کی جو کہ بوے بیانے بر بید علی (eviction) کا باعث عا- اس طریق کار کی بجائے کیونسٹ پارٹی کی تجویز تھی کہ زرعی اصلاحات کسان کیٹیوں کے ذریعے الاگو کی

جائیں۔ لیکن ان کی یہ تجویز کانگرس حکومت سے محض ایک اپل بی کی حیثیت رکھتی تھی کمیونسٹوں نے اس همن میں کسانوں کو راست اقدام کے لئے نہ تو تحریک دی اور نہ بی انہیں ایبا کرنے کے لئے مظم کیا۔

آج مندوستان کے کسانوں کو جو سیال و سبال پیش کیا جا رہا ہے اس میں "نیج ے انتلاب بریا کرنے" کی بجائے "اوپر سے انتلاب لے آنے" کا پرچار ہو رہا ہے۔ اگرچه كميونسك پارٹی نے "موشلسك انقلاب كى برامن محيل" اور "پارليمانى طريق ہے اصلاحات کے حصول کے تصور" میں تمیز روا رکھی ہے الیکن اس حقیقت سے بھی انکار نہیں کیا جا سکا کہ کیونٹ یارٹی کی طرف سے کی جانے والی آئین جدوجمد کی كمث منك نے اس كے لئے باقى تمام مبلول رائے بند كر ديئے بيں سوائ انتخابات ك رائة كا وه اب احتالي تحريك عى كه ذريع كاكرس حومت كو اقترار سے عليمه كرك اس كى جكه خود كے سكتى ہے۔ مقتدر طبقوں كے افتدار سے وستبردار مونے كے سوال بر كيونسك بارثى كا نقطه نظريه تماكه "بر چزكا انحمار اس چزير بو گاكه كيا برامن عوای جدوجد کی طاقت مقدر طبقہ کو الگ تھلگ کر کے اسے اقدار سے علیمہ ہو جلنے پر مجبور کروی ہے یا اسے اپی مسلح طاقت کو استعال میں لا کر تشدد کرنے پر آبادہ كرويتي ہے.... (مدوجمد كا) طبقاتي پهلو كيپٹل ازم كو نگاكر دينے سے متعلق ہے.... جو نیشل بور ژوا کے وسیع تر قوی امتکوں کے ساتھ تصادم کو واضح کر دیتا ہے ...." (54) احتیاج تک محدود رہنے اور کانگری حکومت کے منفی رویے کو عیال (Expose) كرنے كى ياليسى عام كسانول ميں كچھ زيادہ كاميابي حاصل نه كرسكى۔ اس ياليسى كى وجه سے آزادی کے بعد کے دس پدرہ برسول کے دوران مونے والے استخابات میں بائیں بازو کو غیر معمولی فائدہ نہ ہوا کیونکہ کسانوں کی اکثریت نے اینے ووث ان کی بجائے کانگرس کو دیئے اور نہ ہی احتجاجی جدوجہد الیی قوت مجتبع کر پائی کہ جس کی وجہ سے مقترر طبقے عوام سے کٹ کر الگ تملک ہو جائیں اور بعدازاں اقتدار سے علیحرگی بر مجور ہو جائیں۔ آگرچہ اس دوران كميونسك يارٹى نے بوحتى موئى قيتوں اور شكسول ميں كى كے لئے مخلف شروں، قصول اور ديماؤل ميں وسيع يانے ير مظاہرے معظم كئے۔

اس کے باوجود صور تحال ان کے حق میں فائدہ مند نہ رہی۔ اس عرصے میں سب سے کامیاب مظاہروں میں ایک کسان سجاء کی طرف سے پنجاب میں 1959ء کے دوران برپا کیا گیا جو بیٹر منٹ لیوی (Betterment Levy) کے خلاف تھا۔ یہ ایک ایسا فیل تھا جو ان زمینوں پر عائد کر دیا گیا تھا جن کی قدر (value) آبیا تی کی بھر سہولتوں کے میسر آ جانے سے کی گنا بربعہ گئی تھی۔ لیکن آگرچہ کسان سجاؤں جیسی وسیج البنیاد تحریکوں کو منظم کرنے میں بہت کامیابی عاصل ہوئی لیکن انہیں استحصل شدہ کسانوں میں طبقاتی بیلو بیادوں پر تحریک چلانے میں کوئی خاص کامیابی نہ ہو سکی۔ اس حوالے سے آیک پہلو بیادوں پر تحریک چلانے میں کوئی خاص کامیابی نہ ہو سکی۔ اس حوالے سے آیک پہلو قاتل خور یہ بھی ہے کہ الی جدوجہد کی کامیابی کہ جس میں تمام کسان شائل ہوں کمیونسٹ پارٹی کے لئے انتخابی تحدودہ کی کامیابی کہ جس میں تمام کسان شائل ہوں وجہ حاکم و محکوم کے مابین قائم چند مخصوص رشتوں میں پنہاں ہے جو درکی معاشرے میں عمل پذیر ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ کسانوں کے سیاسی رویے کو تھکیل وسیخ والے ان مانتھیاتی اصولوں (Structural Pattern) میں تبدیلی لاتا بہت ضروری ہے آگر کسانوں کو انتخابی حوالے سے کمیونسٹوں کے زیر اثر لاتا مقصود ہے!

کسانوں کے سابی روپے کی تھکیل میں وحرث (factions) بنیاوی کروار اوا کرتے ہیں ان (وحرول لینی (factions) کے کئی صے (sections) ہوتے ہیں جو ایک دو سرے کے ساتھ عودا" مسلک ہوتے ہیں۔ وحرول (factions) پر زمینداروں یا متمول کسانوں کا غلبہ ہوتا ہے دیمات کا بلائی طبقہ انہی کی وجہ سے تھکیل پاتا ہے جبکہ زیریں طبقہ بے زمین زرعی مزدوروں اور غریب کسانوں پر مشمل ہوتا ہے۔ ان کا کل میمار برے زمینداروں یا امیر کاشکاروں پر ہوتا ہے۔ کسانوں کے استحصال شدہ محمول (sections) میں طبقاتی سیجتی یا تو بالکل ہی نہیں رہی یا اس کا شدید فقدان رہا ہے۔ وہ اپنے مالکان (برے زمینداروں) کی سرکردگی میں متعلقہ وحروں (factions) میں طبقاتی اتحاد و سیجتی کا سے شدید وابنتگی رکھتے ہیں۔ جس کے نتیج میں ان میں باہمی طبقاتی اتحاد و سیجتی کا امکان معدوم ہو کر رہ جاتا ہے۔ اس طرح سیاسی اقدام کے لئے رائے قائم کرنے اور اس پر عمل کرنے کا حق بردا زمیندار اپنے لئے محفوظ کر لیتا ہے۔ جو نہ صرف زمین کا اس پر عمل کرنے کا حق بردا زمیندار اپنے لئے محفوظ کر لیتا ہے۔ جو نہ صرف زمین کا

مالک ہو تا ہے بلکہ دیماتی معاشرے میں اسے غیر معمولی عزت و وقار بھی حاصل ہو تا ہے۔ زمیندار اپنے اپنے متعلقہ دیمات میں ایک دو سرے کے ساتھ سای مقلبلے (Competition) کے ذریعے اپنی عزت و وقار کو برقرار رکھنے کے لئے کوشل رہتے میں- غالب وحرا (factions) جو اینی دولت کے باعث سب سے زیادہ حامی رکھتا ہے وہ عموماً حزب افتدار کا ساتھ دیتا ہے اور جوابا" مقتدر امحاب سے فوائد حاصل کرتا ہے جبکہ حزب اختلاف کو متوسط کسانوں کی شکل میں اپنے حامی میسر آتے ہیں جو برے زمیندار کے حلقہ اثر سے آزاو ہوتے ہیں بلکہ بول کمنا زیادہ مناسب ہوگاکہ وہ عام طور یر برے زمینداروں کے مخالف ہوتے ہیں۔ دھڑوں کو بنانے میں کی وجوہات کار فرما ہوتی ہیں جیسے براوری (Kinship) ہمسائیگی کے تعلقات (neighburhood ties) سے تعلقات المجمع بھی ہو سکتے ہیں اور خراب بھی! اور ذات کے حوالے سے وابطکی (Caste alignments) وغیرہ کسی بھی کسان کو کس مخصوص وحرمے (faction) میں شامل ہونے یا نہ ہونے کے لئے تحریک دیتی ہیں۔ ایسا محسوس ہو تا ہے کہ وسیع تر سیاق و سباق میں وحرول (factions) کے ایک محروہ کی نمایاں ترین خصوصیت (characteristic) زمینداروں اور ان کے وست مگر افراد کے باہمی تعلقات ہوتے ہیں جبكه ووسرے (مخالف) وحرول ميں چموٹے محر آزاد مالكان اراضي كو غلب حاصل ہو يا ہے۔ ووٹول کی تعداد جنیں لیفٹ (Left) اینے حق میں متحرک کر سکتا ہے اس کا بنیادی طور پر انحصار اس بلت پر نہیں ہو تا کہ وہ کس قدر احتجاج کرتے ہیں (اگرچہ احتجاجی تحریک بھی جزوا مور تحل کو ضرور متاثر کرتی ہے) بلکہ ووٹ حاصل کرنے میں کامیابی کا دار و مدار اس بات پر مخصر مو تا ہے کہ لیفٹ دھروں کو کس قدر متاثر کر سکتا ہے۔ سب سے اہم سوال تو غریب کسانوں اور بے زمین زرعی مزددروں کے بری تعداد میں ووٹوں کا حصول ہے جن پر اب مجی ان کے مالکان (برے زمینداروں) کا غلبہ ہے۔ اور بیہ اس وقت تک ممکن شیس جب تک وهرول (factions) کے اس نظام کا خاتمہ نہ کیا جائے۔ غریب کسانوں اور فارم کے مزدوروں کی اپنے مالکان (زمینداروں) سے وابنگی محض پسمانده ذانیت جیسی موضوعی (Subjective) وجوہات عی کی بنا پر نہ تھی بلکہ اس کی کئی معروضی وجوہات بھی تھیں۔۔۔۔ مثلا ان کی روزی کا انحصار کلیتا" ان کے مالک زمیندار پر تھا۔ الندا اس کی توقع ہرگز نہ کی جا سی تھی کہ کسانوں کی طرف سے راست اقدام کے بغیریا حکومتی منشاء کی عدم موجودگی میں زمینداروں یا متمول کسانوں کی اقتصادی قوت کو توڑا جا سکے اور لیفٹ ووڑوں کی جمایت حاصل کر سکے۔
کسانوں کی اقتصادی قوت کو توڑا جا سکے اور اس پارٹی کے لئے کنفیوژن کا ذریعہ جو راست اقدام سے کریز کی راہ ابنائے۔

سطور بالا میں رقم کے گئے تجزیے میں کافی سوالات اٹھائے گئے ہیں البتہ مرکزی خیال (Theme) ایک ہی ہے جو ہماری تمام بحث میں اپنی موجودگی کا احساس ولا تا رہتا ہے لیعنی متوسط کسانوں اور آزاد گر چھوٹے مالکان اراضی کا روس چین اور ہندوستان میں برپا ہونے والی مختلف تحریکوں میں کیا کردار رہا اور دوسری طرف چھوٹے کسانوں کے مختلف درجات کا ان تحریکوں کی نسبت کیا رویہ رہا۔

الذا غریب کسانوں سے متعلق ہمیں یہ آگائی ہوئی کہ ابتداء میں تمام کسانوں میں سے سب سے کم متشدد (militant) طبقہ انہی کا تھا۔ ابتداء میں ان کی لیماندگی کی وضاحت موضوع حوالے سے (Subjective terms) کی گئی اور کما گیا کہ صدیوں سے فلامانہ علوات و اطوار غریب کسان کی شخصیت کا الوث حصہ بن چکی ہے یا عموا اس کی مفعولیت کی وجہ قرار دے دیا جاتا ہے۔ لیکن ہم پر یہ حقیقت فلامانہ زبنیت کو اس کی مفعولیت کی وجہ قرار دے دیا جاتا ہے۔ لیکن ہم پر یہ حقیقت فلامانہ زبنیت سے چھکارہ پالیا اور یکدم فعال قوت کے طور پر ابحرے۔ چنانچہ یہ بات فلامانہ زبنیت سے چھکارہ پالیا اور یکدم فعال قوت کے طور پر ابحرے۔ چنانچہ یہ بات بست واضح ہے کہ کسانوں کی موضوعی لیماندگی (Subjective Backwarndess) کی جڑیں معروضی طالت ہی میں پوست ہیں۔ اگر غریب کسان اور صنعتی مزدور کے حالات کا موازنہ کیا جائے تو جو بنیادی فرق ہمیں نظر آئے گا وہ یہ ہے کہ مو خرالذکر اپنی طائد کا موازنہ کیا جائے تو جو بنیادی فرق ہمیں نظر آئے گا وہ یہ ہے کہ مو خرالذکر اپنی نظر آئے گا وہ یہ ہے کہ مو خرالذکر اپنی فوری چھوڑ کر دو سری جگہ جا سکتا تھا جس سے اسے طبقاتی جدوجمد کو شروع کرنے اور اس میں حصہ لینے میں غیر معمولی دشواری نہیں ہوتی آگرچہ فیکٹری کی طرف سے رہائش اس میں حصہ لینے میں غیر معمولی دشواری نہیں ہوتی آگرچہ فیکٹری کی طرف سے رہائش

فراہم کر کے اس کی آزادی کو مسدود کرنے کی کوشش کی جاتی ہے اور اس کی طرف سے کی جانے والی عملی جدوجمد کو محدود کرنے کی سعی کی جاتی ہے پر بھی غریب کسان یا مزارع کی نبنت اسے زیادہ آزادی میسر ہوتی ہے۔ اس کے برعس کسان کے حالات بند شوں۔ پابند بوں اور مجبور بوں سے عبارت ہوتے ہیں۔ وہ اور اس کا بورا خاندان مطلقاً زمیندار کا دست مگر ہو تا ہے۔ جب کسی معاشرے میں آبادی کا دباؤ شدید ہو جیسے کہ چین اور ہندوستازن کی مثل ہارے سامنے ہے تو ایسے حالات میں زمیندار کو استبدادی طریقه کار افتیار کرنے کی ضرورت بھی نہیں رہتی بلکه اقتصادی مقابلہ ہی انہیں مجبور و مقبور بنا دیتا ہے۔ آبادی کے مارے ہوئے معاشروں میں غریب کسان اس صورت میں زمیندار کو اپنا محن اور مائی بلب سجھنے لگتا ہے آگر وہ اسے مزارع کے طور بر كاشت كرنے كے لئے زمين دے دے يا اسے اپنے كھيت پر مزدور ركھ لے- جب مجی بحران آیا ہے تو وہ اینے آقاکی طرف امداد طلب نظروں سے تکتا ہے اور آقا سر برستانہ رویے کے ساتھ اس کے سر پر شفقت مجرا ہاتھ رکھتا ہے کیونکہ زمیندار کو اس جانور کو زندہ تو رکھنا ہی ہو تا ہے جس کی محنت کے بل بوتے پر وہ کھل پھول رہا ہو تا ہے۔ بعض اوقات الیی مستشیات بھی ویکھنے کو ملتی ہیں کہ استحصال اور ظلم و جور انسانی قوت برداشت سے برمہ جاتے ہیں اور الیم صور تحل پیدا ہو جاتی ہے کہ کسان کو اپنے آقا کے خون سے ہاتھ رکھنے پڑتے ہیں خصوصاً جب آقا سرپرستانہ بر آؤ سے پہلو تھی کرتا ہے۔ کسان کی پیماندگی دراصل معروضی زیروستی (de jective dependence) میں بی پیوست ہوتی ہے اور اس کی نوعیت سراسر اضافی ہوتی ہے نہ کہ مطلق (absolute)\_ جب انقلابی حالات جنم لیتے ہیں اور متوسط کسان زمینداروں اور متمول کاشتکاروں کے خلاف فضا کو بوری طرح سازگار بنا کیتے ہیں تو غریب کسان کا حوصلہ بلند ہو جاتا ہے اور وہ عملی جدوجمد میں کور پڑنے کے لئے دو سروں سے زیارہ بیتاب دکھائی دیتا ہے۔ تب اس کی انتلابی قوت حرکت میں آجاتی ہے۔ جب معروضی اسباب جنم لے لیتے ہیں تو انتلابی قوت غریب کسان عی ہوتا ہے۔ لیکن اس میں ایک فطری کمزوری بھی ہوتی ہے وہ خوف کا آسانی سے شکار ہو جاتا ہے اور اس کا حوصلہ جلد

جواب دینے لگتا ہے' غریب کسان انقلاب کی طرح پر بے دھڑک ہو کر تہمی چاتا ہے جب اس پر عملاً میہ ثابت کر دیا جائے کہ اس کے آقا کی طاقت بھیشہ کے لئے ختم ہو چکی ہے اور زندگی بتانے کے متباول راہتے اس کے لئے کھلے ہیں۔

دو سری طرف متوسط کسان ایبا طبقہ تھا جو تمام کسانوں میں سب سے متشدہ (militant) تھا۔ اور یہ دیمات میں پرواٹاری تحریک کا زبردستی اتحادی تھا اور وہ زرعی انقلاب کے لئے محرک بن سکا تھا۔ لیکن ان کی طبقاتی پوزیشن کے باعث ساجی پس منظر محدود ہے۔ جب دیمات میں تحریک انقلابی مرسلے میں داخل ہوتی ہے تو وہ تحریک سے علیحدگی انقیار کر سکتے ہیں اگر ان کے خدشات کو رفع نہ کیا جائے اور انہیں مشتر کہ کوشش کا حصہ نہ بنایا جائے۔

اس طرح ہمارا مفروضہ اس ترتیب کو بالکل ہی الٹ دیتا ہے جو ہمیں ماؤ کی تحریروں میں نظر آتی ہے البتہ یہ ماؤ کے عمل (Practice) سے مطابقت رکھتی ہے۔ ابتد اپنے کی رہنمائی کرنے والی قوت نہیں ہوتے اور تحریک کی اصل قوت "میں ہوتے ہیں جب تحریک کی اصل قوت "متوسط کسان" اس وقت جدوجمد میں شامل ہوتے ہیں جب تحریک کی کامیابی بھینی ہوتی ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ کامیابی بھینی ہوتی ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ اس ترتیب کا صحح اوراک جو کہ غریب کسانوں کو متحرک کرنے کے لئے ضروری ہوتا ہی جب کسانوں سے متعلق کوئی بھی حکمت عملی وضع کرتے ہوئے اس کی اہمیت غیر معمولی ہوتی ہے۔

## REFERENCE

- 1. Frantz Fanon, The Damned (Paris, 1963), p. 48.
- 2. V. I. Lenin, Selected Works, vol. II (Moscow, 1947), p. 457.
- 3. *ibid.*, p. 647.
- 4. Government of India, Planning Commission, Report of the Indian Delegation to China on Agrarian Co-operatives (New Delhi, 1957).
- 5. G. Adhikari, "The Probblem of the Non-Capitalist Path of Development of India and the State of Natinal Democracy," World Marxist Review, vol. VII, no. 11, November 1964,
- 6. George Lichtheim, Marxism, a Historial and Critical Study (London, 1961), p.33
- 7. Lenin, op. cit., pp. 456-7.
- 8. For a fuller picture, readers should consult the following work: Lenin, The Development of Capitalism in Russia (Moscow, 1956); G. T. Robinson, Rural Russia Under the Old Regime (New York, 1949); Sir John Maynard, The Russian Peasant (New York, 1962).
- 9. Cf. J. Stalin, *Problems of Leninism* (Moscow, 1953), pp. 213-36.
- 10. Marx and Engels, Preface to the Russian Edition of the Communist Manifesto, Selected Works (London, 1950), vol. I, p. 24.
- 11. Lenin, Collected Works (Moscow, 1961), vol. IV, p. 24.
- 12. ibid., vol. VI, p. 444.
- 13. Robinson, op cit., pp. 206-7.
- 14. Lenin, Collected Works, vol. IV, p. 427.
- 15. Cf. "The Agrarian Programme of Russian Social Democracy" and "Reply to Criticism of Our Draft Programme," *ibid.* vol. VI, pp. 109-50 and 438-53

- 16. ibid., vol. VIII, p. 231.
- 17. Robinson, op cit., p. 161.
- 18. Lenin, Selected Works, vol. II (Moscow, 1947), p.37.
- 19. Sir John Maynard, Russian in Flux (New York, 1962), p. 332.
- 20. Lenin, Selected Works, vol. II, pp. 414-17.
- 21. *ibid.*, p. 647.
- 22. Jane Degras, The Communist International\_\_\_\_\_ Documents (London, 1960), vol. II, p. 336.
- 23. Edgar Snow, Red Star Over China (London, 1963), p. 157.
- 24. Ho Kan Chih, A History of the Modern Chinse Revolution (Peking, 1959), p. 100.
- 25. The article included in the Selected Works of Mao Tse-tung (London, 1955) under the title "Analysis of Classes in Chinese Society," and dated March 1926, is a revised and abridged version of two articles which appeared in Chung-kuo Nung-min in January and February 1926. Much of value in the original article has been lost in the revised version. Our references are to the translation of the original article as given by Stuart Schram in The Political Thought of Mao tse-tung (New York, 1963), pp.172-7.
- 26. I. Deutscher, "Maoism-Its Origins, Background and Outlook" in R. Miliband and J. Saville (eds.) Socialist Register 1964 (London, 1964), p.19.
- 27. Schram, op cit., pp. 28 and 33.
- 28. Ho Kan Chih, op cit., p. 139.
- 29. The percentage figures of the various classes of the Chinese peasantry are derived from the data given by Mao Tse-tung in the original article referred to in note 25.
- 30. Mao Tse-tung Selected Works (London, 1955), p.23.

- 31. Schram, op cit., p. 173.
- 32. ibid., p. 88.
- 33. Martin C. Yang, A chinese Village (London, 1947), p. 143.
- 34. See Chao Kuo-chun, Agrarian Policy of the Chinese Communist Party (London, 1960).
- 35. The Agrarian Reform Law of the People's Republic of China (Peking, 1950).
- 36. Eighth National Cangress of the CCP, vol. III
  - (Peking, 1956), pp. 182-3.
- 37. David and Isabel Crook, Revolution in a Chinese Village (London, 1959), and C. K. Yang, A chinese Village in Early Communist Transition (Cambridge, Mass., 1959).
- 38. C. K. Yang, op cit., pp. 143-5.
- 39. Jawaharlal Nehru, The Discovery of India (London, 1956), p. 365.
- 40. N. G. Ranga, Revolutionary Peasants (New Delhi, 1949), p. 89.
- 41. Acharya Narendra Deva, Socialism and the National Revolution (Bombay, 1946). pp. 46-7.
- 42. Asoka Mehta, Studies in Asian Socialism (Bombay, 1959), pp. 213-15.
- 43. Bhowani Sen, "The Tebhaga Movement in Bengal," *Communist*, vol. I, no. 3, September 1947, p. 121.
- 44. Cf. ibid., pp. 124 f., also All India Kisan Sabha, Draft Report for 1944-45 (Bombay, 1945), pp.9-
- 45. Bhowani Sen, op cit., p. 130.
- 46. G. Adhikari, "The Problem of the Non-Capitalist Path of Development of India and the State of National Democracy," World Marxist Review, vol. VII, no. 11, November 1964.
- 46a. The Communist Party of India has since split into two rival Communist Parties.
- 47. More on the Philosophy of Pandit Nehru, *People's Daily* (27 October 1962).

- 48. Sulekh Gupta, "New Trends of Growth in Indian Agriculture," Seminar, no. 38 (New Delhi, October 1962).
- 49. Bhowani Sen, Evolution of Agrarian Relations in India (New Delhi, 1962).
- 50. G. Kotovsky, Agrarian Reforms in India (New Delhi, 1964); Daniel Thorner, The Agrarian Prospect in India (Delhi, 1956), and Land and Labour in India (Lodnon, 1962).
- 51. Government of India, Planning Commission, The Third Plan, Mid Term Appraisal (Delhi, 1963).
- 52. Kotovsky, op cit., p. 80.
- 53. ibid., p. 82.
- 54. Adhikari, op cit., p. 39.
- 55. For reasons of space we are unable to enlarge on this question which deserves more attention than it has received so far on the Left. The following works may provide a useful introduction to this subject: Ralph Nicholas, "Village Factions and Political Parties in Rural West Bengal," Journal of Commonwealth Political Studies, vol. II, no. 1, November 1963; Oscar Lewis, Village Life in Northern India (Urbana, 1958), chapter IV; T. O. Beidelman, A Comparative Analysis of the Jajmani System (New York, 1959); Frederik Barth, Political Leadership Among Swat Pathans (London, 1959).

# شخفیق کے نئے زاویے

# قديم مصرى عوربت

#### ڈاکٹر مبارک علی

موجودہ زمانے میں تحریک نسوال کے زیر اثر اس بات کی کوشش ہو رہی ہے کہ عورتوں کے تبلط کے عورتوں کے تبلط کے بعد جب سیاس و معاشی افتیارات ان کے پاس آئے تو انہوں نے تاریخ کے عمل پر اپنا بعد جب سیاس و معاشی افتیارات ان کے پاس آئے تو انہوں نے تاریخ کے عمل پر اپنا بعد جب الیا اور عورتوں کو اس عمل سے بالکل فارج کر دیا۔ اس لئے جب قدیم تاریخ کا مطالعہ کیا جاتا ہے تو اس میں عورت فاموش ' بے زبان ' اور بے عمل کردار کے روپ میں نظر آتی ہے۔

کین کیا ایبا تھا؟ اب مورخ عورتیں اور ان کے عامی مرد مورخ اس پہلو پر تحقیق کر رہے ہیں کہ اگرچہ سیای و معاشی افتدار یقینا مردوں کے پاس تھا، گر اس کے باوجود عورت اس قدر مجود ' بے کس اور بے سمارا نہیں تھی۔ وہ تمام رکلوٹوں اور مسائل کے باوجود اپنی انفرادیت کو برقرار اور اپنے وجود کو قائم رکھے ہوئے تھی۔ اس نقلہ نظر کو فابت کرنے کے لئے عورتوں کی تاریخ کے سلسلہ میں ' اس پر شخیق کی جا رہی ہے کہ قدیم معاشروں میں عورت کا کیا کروار تھا؟ اس کی کیا حیثیت تھی؟ اے کس قشم کے حقوق کے ہوئے تھے؟ باکہ اس مطالعہ کے بعد اس کا اندازہ ہو کہ عورت کی حقیت میں مرحلہ وار کس طرح سے تبدیلی آئی۔ اس سلسلہ میں گے روبنس (Robins) کی کتاب "تقدیم معرمیں عورت کی دیشیت کا تعین کا کھی کرار کو اجاگر کیا ہے۔

ے روبس اس کی جانب اشارہ کرتی ہے کہ اب تک معرکی جو بھی تاریخ فکسی

گی اس میں صرف مردوں ہی کا ذکر ہے۔ عور تیں اس سے غائب ہیں۔ آگرچہ آج بھی اس تاریخ کو عور توں کے نقط نظر سے دیکھا جاتا ہے تو یہ بلت عجیب نظر آتی ہے کہ ان مورخوں نے کس طرح سے عور توں کو نظر انداز کر دیا۔ لیکن مورخوں کو اس میں کوئی عیب اس لئے نظر نہیں آیا کہ وہ اس کے علوی تھے کہ عمل اور کردار میں صرف مردوں کو دیکھا جائے کیونکہ سیاست' ذہب' ادب اور سلح کے ہر شعبہ پر مردوں کا کہلط تھا' اور عور توں کو اس سارے عمل میں پی پردو و مکیل دیا گیا تھا۔

قدیم معری تاریخ کو جب تفکیل دیا جاتا ہے تو اس کے تین ماخذ ہیں کہ جن سے مواد حاصل کیا جاتا ہے: آثار قدیمہ ، تحریری متن 'اور معوری و مجتے۔

روہنس کے مطابق آفار قدیمہ میں جب ایک بار کھدائی ہو جاتی ہے اور اس کے ایک کو ریکارڈ کر لیا جاتا ہے، تو کھدائی کی حمیں جلد بی ختم ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔
ایک بار جب وہ غائب ہونا شروع ہو جائیں تو پھر انہیں دوبارہ سے حاصل نہیں کیا جا سکتا ہے۔ ابتداء میں یہ ہوا کہ کھدائی کر کے زمین سے چیزوں کو نکل لیا گیا اور پھر آفار کو اس طرح سے چھوڑ دیا، جس سے اس کی تمام شہوتیں مث تئیں۔ عام طور سے باہرین آفار قدیمہ کا رویہ یہ ہوتا ہے کہ کھدائی کے ذریعہ محالت، مقبرے، اور بڑی بیری مجارتیں حالت مقبرے، اور بڑی بری مجارتیں حالتی کی جائیں کیونکہ ان کی وریافتوں میں پروپیگنڈا ہوتا ہے۔ وہ اس پر توجہ نہیں دیے کہ عام لوگوں کی آبلویاں دریافت کی جائیں۔ کی وجہ ہے کہ معرمیں عام لوگوں کی آبلویاں دریافت کی جائیں۔ کی وجہ ہے کہ معرمیں دیے کہ عام لوگوں کی آبلویاں دریافت کی جائیں۔ اس وجہ سے عورت بھی نظروں رویہ کی وجہ سے عورت بھی نظروں سے غائب رہی۔ کیونکہ عورت بھی اس کے ساتھ فراموش کر دی گئے۔

قدیم معرکی تاریخ کا دو سرا اہم مافذ تحریری مواد ہے کہ جو بہت کم ہے۔ اس وقت مشکل سے ایک فیصد لوگ لکھنا پڑھنا جلنے تھے۔ یہ بھی یوروکرلی کا حصہ تھے۔ عور تیں کم کلمی پڑھی ہوتی تھیں الذا اب تک الی کوئی تحریر نہیں ملی کہ جو کسی عورت کی کلمی ہوئی ہو۔ اس وجہ سے جو بھی تحریری مواد ہے وہ یک طرفہ ہے اور مردول کا لکھا ہوا ہے ' یہ عورتوں کی کوئی نمائندگی نہیں کر تا ہے۔

مصوری اور بحتے باوشاہ و امراء کی مرضی و خواہش و احکالت کے تحت تیار ہوتے تھے۔ اس لئے یہ مردول کی نمائندگی کرتے ہیں۔ عورتیں یمال بھی مرد کی خواہش کے تابع ہیں۔

جدید مورخ کا مسئلہ یہ ہے کہ جب وہ قدیم عمد کی تاریخ لکھتا ہے تو اس تاریخ کو اپنے عمد کی اخلاقی قدروں اور روایات کے تحت جانچتا ہے۔ مثلاً جب وہ قدیم تاریخ میں بھائی بمن 'بلپ اور بیٹی کے درمیان شادی کے رشتوں کو دیکھتا ہے تو اس کے لئے دہنی طور پر یہ سجھتا مشکل ہو جاتا ہے کہ یہ کیے ممکن تھا؟ النذا وہ اس کی نئی تاویلات نکاتا ہے کہ شاوی تو ہوتی تھی' مگر جنسی تعلقات قائم نہیں ہوتے تھے وغیرہ وغیرہ مورخ کی ان تاویلات سے تاریخ زیادہ سے زیادہ بیچیدہ ہوتی چلی جاتی ہے۔

دیکھا جائے تو مصر کی تاریخ ہزاروں سال پرانی ہے۔ الذا تاریخ کے اس طویل دورانیہ میں عورت کے کردار اور اس کی حیثیت کے بارے میں یہ نہیں کہا جا سکتا کہ وہ بیشہ سے ایک جیسی رہی۔ اس طویل عرصہ میں اس میں تبدیلی بھی آئی مگر اس تبدیلی کی شادتیں ہمارے پاس بہت کم ہیں۔

عورت کی حیثیت کو سیحف کے لئے ضروری ہے کہ قدیم معرکے معاشرے کی ساتی درجہ بندی کو دیکھا جائے۔ اس میں سب سے اول روحانی دنیا اور اس کے دیوی و دیو آخے؟ اس کے بعد بادشاہ آ آ تھا جو کہ بنیادی معالمات کا سربراہ تھا، گر اس کا تعلق روحانی دنیا سے بھی تھا اور وہ دنیاوی و روحانی معالمات میں ایک تعلق بھی بنآ تھا، اس کے بعد بیوروکرلی آتی تھی، پھر آرشٹ وست کار و ہنرمند 'آخر میں کسان اور غلام۔ کے بعد بیوروکرلی آتی تھی، پھر آرشٹ وست کار و ہنرمند 'آخر میں کسان اور فلام۔ اس درجہ بندی کی وجہ سے عورتوں کی ایک حیثیت نہیں تھی۔ شاتی خاندان اور امراء کی عورتیں ور طبقوں کی عورتوں اور کسان عورتوں میں فرق تھا۔ شاتی خاندان اور امراء کی عورتیں خاندان کی آریخ میں عورتوں کا تھوڑا بہت ذکر آ جاتا ہے۔ گر کسان عورتیں منظر نامہ سے خائب ہیں۔ عورتوں کا تھوڑا بہت ذکر آ جاتا ہے۔ گر کسان عورتیں منظر نامہ سے خائب ہیں۔ عورتوں کا تھوڑا بہت ذکر آ جاتا ہے۔ گر کسان عورتیں منظر نامہ سے خائب ہیں۔ عورتوں کی حیثیت کو اس طرح بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ قدیم معرکی دیوی ہاتور

(Hathor) ایک طرف تو زرخیزی خش طال اور زندگی کی علامت تھی تو دو سری طرف جای و بریادی کی۔ یک دو جرا پن عورت کے کردار میں دکھایا جاتا ہے۔ آگر عورت روایات کی پابندی کرے تو اچھی عورت ہے۔ آگر ان سے انحاف کرے تو بری۔

جب شای خاندان میں عورت کی حیثیت کا جائزہ لیا جاتا ہے تو یہ دیکھا جاتا ہے کہ جب بادشاہ دیوی و دیو تاؤں کا نمائندہ تھا تو کیا بادشاہ کی ماں' بمن' اور بیٹی بھی اس نمائندگی میں شریک تھیں؟ اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ روحانی تعلق کی علامت کے طور پر ملکہ گدھ اور کویرا کا ملک پہنتی تھی۔ بعد میں عقاب کے پر' گائے کے سینکم اور سورج کی کرنوں والی قرص۔ یہ تمام علامات دیوی و دیو تاؤں کی تھیں جو اللی قوتوں کو ظاہر کرتے ہوئے ملکہ کو عام انسانوں سے بلند کرتی تھیں۔

معریس قدیم روایت کے تحت تخت کی وارث شاتی خاندان کی عورت ہوا کرتی تھی اگرچہ وہ وارث تو ہوتی تھی گر تخت پر مرد بی بیشتا تھا الدا خود کو جائز حکران خابت کرنے کے لئے ضروری تھا کہ وہ وارث عورت سے شادی کرے وہ اس کی بین بی کیوں نہ ہو۔ اس لئے ہر بادشاہ تخت پر بیٹھنے سے پہلے شاتی خاندان کی بین بی کیوں نہ ہو۔ اس لئے ہر بادشاہ تخت پر بیٹھنے سے پہلے شاتی خاندان کی وارث عورت سے شادی کرتا تھا۔ اس روایت یا قانون کی وجہ سے باپ کو بیٹی یا بین سے شادی کرنی پڑتی تھی۔ اس قتم کی شادیاں دیوی ویو آئوں اور دیو مالائی قصوں میں بی جاتی جیس چو نکہ بادشاہ بھی ان کی اولاد تھا اور روحانی دنیا سے تعلق رکھتا تھا اس کے لئے یہ کوئی عیب نہیں تھا۔ جب کہ عام معاشرہ میں اس روایت پر عمل نہیں ہوتا تھا۔

بادشاہ شای خاندان کی عورتوں کے علاوہ بھی شادیاں کرتا تھا' اس لئے اس کی بویاں شای خاندان والیاں' اور غیرشای خاندان والیوں میں تقسیم ہوا کرتی تھیں۔ ان بیگات میں سے کسی ایک کو وہ ''خاص بیگم'' کا خطاب دیا کرتا تھا۔

معر کے بادشاہ سای تعلقات کی خاطر غیر مکی یا غیر معری شزادیوں سے بھی شادیاں کرتے تھے۔ یہ دو قتم کی ہوتی تھیں: ایک وہ شاہی خاندان کہ جن سے مساوی تعلقات ہوا کرتے تھے۔ دو سرے ماتحت یا مفتوح حکمران خاندان۔ معرکے بادشاہ نے

ایک خط میں اپنے ماتحت شام کے حکمراں کو لکھا کہ: ''اپنی بٹی کو بادشاہ کے حضور میں مجیجو جو کہ تمہارا مالک و آقا ہے۔ اس کے علاوہ بیں صحت مند غلام' چاندی کے رتھ اور صحت مند گھوڑے ساتھ میں ہونے چاہئیں۔''

ایک ماتحت حکمران نے باوشاہ کو لکھا کہ : "میں نے اپنی بیٹی کو بادشاہ کے حضور میں بھیجا ہے جو کہ میرا آقا ویو تا اور سورج خدا ہے۔"

اس روایت کے بر عکس معرکے باوشاہ اپنی بیٹیاں دو سرے حکرانوں کو شادی ہیں نہیں دیتے تھے۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ عورتوں کو فاتح اور طاقت باوشاہ کی خدمت ہیں بطور خراج پیش کرنے کا رواج تھا۔ یہ سوال بھی پیدا ہو تا ہے کہ جب باوشاہ کے حرم ہیں ایک کیر تعداد عورتوں کی ہوتی ہوگی تو وہ ان سب سے تو جنسی تعلقات نہیں رکھتا ہو گا، تو یہ عورتیں کیا کرتی ہوں گی؟ تعوثری بہت جو شہادتیں ملی ہیں، ان سے تو کی اندازہ ہو تا ہے کہ یہ عورتیں کیا کرتی ہوں گی؟ تعوثری بہت جو شہادتیں ملی ہیں، ان سے تو معروف رہتی ہوں گی۔ یہ بھی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ ان ہیں سے اکثریت نے ماحول اور کچر ہیں یقینا خوش نہیں ہوں گی اور اجنبی ہونے کی حیثیت سے ان کے ساتھ معصبانہ سلوک کیا جاتا ہو گا۔ لیکن ان تمام تکلیف کو وہ اس لئے برواشت کرتی تعیس کیونکہ ان کی قربانی نے ان کے ملک کو امن و المان دیا اور طاقت ور حکراں کے قربیس کیونکہ ان کی قربانی نے ان کی اس قربانی کی کوئی تعریف نہیں کی جاتی تھی، اور سے ایک روایت سمجھ کر قبول کر لیا جاتا تھا۔

شاتی خاندان کے ذکر کے بعد جب ہم عام محری معاشرہ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں معلوم ہو تا ہے کہ محربوں میں شادی کے سلسلہ میں کوئی فرہبی یا سیکولر رسومات نہیں ہوتی تھیں۔ جب شادی طے ہو جاتی تھی تو لڑکی کے والد کو رقم وے دی جاتی تھی۔ طلاق کی صورت میں عورت اپنا جیز' وہ رقم کے جو وہ ساتھ میں لائی تھی' اور وہ تھی۔ طلاق کی صورت میں عورت اپنا جیز' وہ رقم کے جو وہ ساتھ میں لائی تھی' اور وہ تھے کے جو اسے ملے تھے' وہ واپس لے جاتی تھی۔ طلاق کا رواج تھا۔ یہ پہند و تاپیند' عورت کا بانچھ ہونا' اور مرد کا اعلی عمدے پر پہنچ کر دو سری شادی کرنے کی وجہ سے تھا۔ لیکن مطاقہ عورت کی دوبارہ سے شادی ہو جاتی تھی مرد شادی شدہ عورتوں کے تھا۔ لیکن مطاقہ عورت کی دوبارہ سے شادی ہو جاتی تھی مرد شادی شدہ عورتوں کے

علاوہ کنیروں یا ملازماؤں سے بھی جنسی تعلقات رکھ سکتا تھا۔ جائز یا ناجائز اولاد کا کوئی تصور نہیں تھا۔ لیکن شادی شدہ عورت کے لئے کسی دو سرے سے جنسی تعلق رکھنا معیوب تھا۔

شادی کا بنیادی مقصد بچے پیدا کرنا اور خاندان کی تشکیل تھا۔ اولاد کے لئے دیویوں کے مندر میں منتیں مانی جاتی تھیں۔ اگر اولاد بنہ ہو تو مشنی بنانے کا رواج تھا وارث کا ہونا اس لئے ضروری تھا کہ وہ باپ کے مرنے پر جبینرو تنکفین کی رسومات اوا کر آ تھا۔

ریاست کے ڈھانچہ میں بیوروکریی کی بری اہمیت تھی، گر اس کے لئے صرف مردوں کو تیار کیا جاتا تھا۔ اس میں عورتوں کے لئے کوئی مخبائش نہیں تھی۔ امراء کے خاندانوں میں عورتیں صاحب جائداد ہوا کرتی تھی، اور وہ اپنے شوہروں کے اختیارات کو بھی استعل کر سکی تھیں، اس طرح عورت کی حیثیت کا تعین اس کے طبقہ سے ہوا کرتا تھا، عام طبقوں کی عورتیں ان مراعات سے محروم تھیں۔

قانون کی نظروں میں عورت اور مرد ماوی تھے۔ بطور شاہد وہ مرد کے برابر تھی۔ دونوں کے لئے ایک جیسی مزائیں تھیں۔ لیکن نچلے طبقے کی عور تیں غیر محفوظ تھیں و فاص طور سے آگر وہ بوہ ہوئی ہو۔ ان کے لئے بغیر حفاظت گھر سے نکلنا خطرہ تھا۔ صاحب جائداد طبقہ میں عورت شوہر کی اور لڑکی باپ کی وارث ہو سکتی تھی۔ وہ موروثی جائداد کا انتظام بھی کر سکتی تھی۔ آگر لڑکوں اور لڑکیوں سمیت کی وارث ہوں تو جائداد کی آمنی سب میں برابر تقسیم ہوتی تھی۔

قدیم مصر کے ابتدائی دور میں عور تیں مندروں میں اہم عمدوں پر فائز ہوتی تھیں' گر آہستہ آہستہ انہیں ان عمدول سے نکال دیا گیا اور وہ موسیقاروں کی صف میں آ گئیں۔ مرد کو بیہ افقیار مل گیا کہ وہ تمام نہ ہی رسومات اوا کرے۔ آخرت میں مرد اور عورت کے درمیان کسی فرق کا تصور نہ تھا۔ مرنے پر ان کی قبر میں بھی ضروریات کی تمام چزیں رکھ دی جاتی تھیں۔ مردول کی طرح ان کے جسم کو بھی می کر دیا جاتا تھا اور تجیز و تھین کی رسومات میں بھی کوئی فرق نڈ تھا۔

اس عمد کے اوب سے بھی عورت کی حیثیت کے بارے میں پتہ چاتا ہے۔ ایک

جگہ کما گیا ہے کہ مال کی عزت کو کیونکہ وہ تہیں پرورش کرتی ہے۔ ہوی کے بارے میں ہے کہ اس کا فرض بچے پیدا کرنا ہے۔ اگر ہیوی کام کرنے والی ہے تو اسے برا بھلا مت کمو۔ اگر وہ ست اور کام چور ہے تو اسے سزا دو۔ مردول کے لئے یہ تھیجت بھی ہے کہ دو سری عورتوں کے بیچھے مت جاؤ۔ عورتوں کی دو قسیس بتائی گئی ہیں۔ باعزت اور فاحشہ وہ جو کہ اوروں کو لبھا اور فاحشہ وہ جو کہ اوروں کو لبھا ۔ کر خاندان جاہ کرتی ہیں۔

اس عرد کے جسموں میں عورتوں کو جوان' نازک اور خوبصورت بتایا گیا ہے۔ وہ حالمہ' موٹی اور برصورت نہیں ہیں۔ ان میں عورتوں کا رنگ صاف ہے جب کہ مردول کو سنولایا ہوا۔ جو یہ ظاہر کرتا ہے کہ عورتیں گھروں میں رہتی تھیں اور مرد باہر کام کرتے ہوئے' عورتیں ظاموشی سے انہیں دیکھتی ہوئی نظر ستی ہوئی نظر ستی ہوئی نظر ستی ہوئی ہوئی ہیں۔

اس مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ اگرچہ عورت سابی طور پر اپنا مساوی مقام کھو چکی تھی' گر ابھی بھی ابتدائی دور کی مساویانہ روایات' اور اس کے حقوق باتی تھے۔ لیکن بحیثیت مجموعی معاشرہ پر مرد کا تسلط قائم ہو گیا تھا۔

# پھولوں کا کلچر

#### دُاكِرْ مبارك على

چسے بی پھولوں کا ذکر آ تا ہے' اس کے ساتھ بی خوشبو کا احساس ہو تا ہے اور ایسا معلوم ہو تا ہے کہ پورا ماحول گلاب' موتیا' جوبی اور گیندے کی خوشبوؤں سے ممک گیا ہو۔ نہ صرف یہ کہ خوشبو کی نبیت پھولوں سے ہے بلکہ پھولوں کے ساتھ بی دل لبھانے والے رنگ بھی آتے ہیں' اور ان کی نازک و خوبصورت بناوٹ یی وجہ ہے کہ نہ صرف عام لوگ بلکہ شاعرو ادیب' مصور' اور وانشور پھولوں سے بے انتما لگاؤ رکھتے ہیں اور پھولوں کے ذریعہ وہ اپنی تخلیق صلاحیتوں کا اظہار کرتے ہیں۔

دلچیپ چیز میہ ہے کہ پھول نہ صرف عبادت میں استعال ہوتے ہیں' بلکہ مکانوں میں بھی اپنی تازگ کے آتے ہیں۔ یہ زندہ اور مردہ دونوں کے لئے بطور محبت کی علامت کے استعمال ہوتے ہیں۔

تاریخ میں پھولوں کے کلچر کا ارتقاء کیسے ہوا؟ کن کن ملکوں میں اس کلچر کی مقبولیت ہوئی؟ اور کس طرح سے اس کلچر کا اظمار ہوا۔ اس موضوع پر جیک گڈی The Culture of Flowers, Cambridge 1993) نے اپنی کتاب (Jack Goody) نے اپنی کتاب (Jack Goody) نے اپنی کتاب وہ اپنے ابتدائی تعارف میں اس بات کی جانب میں خوبصورتی سے روشنی ڈائی ہے۔ وہ اپنے ابتدائی تعارف میں اس بات کی جانب نشان وہی کرتا ہے کہ پھولوں کا استعمال بڑا پرانا اور قدیم ہے۔ اس کے ذریعہ جسم کو خوبصورت بنانا مممانوں کو بطور تحفہ چیش کرنا دیو تاؤں کو نذرانہ کی شکل میں چڑھلوا چڑھانا اور طبی مقاصد کے لئے استعمال شامل ہے۔

پھولوں کے کلچر کا سب سے برا اظهار باعات ہوا کرتے تھے کہ جمال مختلف قتم کے پھولوں کے بودے اور درخت لگائے جاتے تھے۔ چنانچہ ہمیں تاریخ میں ایشیا و بورپ

میں قدیم عمد سے ایسے باغات کا پہ چاتا ہے۔ مثلاً میسو پوٹامیہ میں بخت نفرنے اپنی بیوی کی خوشنودی اور محبت کے اظہار کے طور پر ایسے باغات تقمیر کرائے سے کہ جو محل کی چھتوں پر سے اور آریخ میں یہ لیکے ہوئے باغات (Hanging Gardens) کملاتے ہیں۔ یقینا ان باغات کو لگانے اور ان کی دیکھ بھال کے لئے بردی محنت عرق ریزی اور نئی اختراعات کو استعال کیا گیا ہو گا۔ اس لئے یہ باغات قدیم آریخ کے بجوہوں میں سے ایک سے۔

پولوں کے استعال کو قدیم مصری ہمی ایمیت عاصل تھی۔ وہال کول کے پھول کو خوبصورت اور مقدس مانا جاتا تھا۔ غربی تہواروں پر کول کے پھول کے جلوس نکالے جاتے تھے۔ اس کی یہ غربی خصوصیت اس لئے تھی کہ مصریوں کا عقیدہ تھا کہ ان کا سب سے بڑا دیو تا "را" کول کی کلی بیں بند تھا جب یہ پھول کی طرح سے کھلا تو اس بیل سے اس کا ظہور ہوا۔ مصریوں کی کتاب "موت کی کتاب" بیل یہ کھا ہے کہ انسان مرنے کے بعد دوبارہ کول کے پھول سے پیدا ہو گا۔ اس عقیدہ نے کول کے پھول کو قدیم مصریوں بیل مقبول بنا دیا کہ جمال اس کا استعال غربی و غیر غربی دونوں تقریبات بیل کرشت سے ہونے لگا۔ عور تیل اس کا تمرج بنا کر بہتی تھیں۔ یا اسے ماتھ پر سنوار کر بطور زیور استعال کرتی تھیں۔ یا اسے ماتھ پر سنوار کر بطور زیور استعال کرتی تھیں۔ دعوروں سے موقع پر آنے والے مہمانوں کو غلام کول کے پھول کو گذان بیل رکھ کر گھول کی تھیں۔ کھانے کی میز کو ان سے سجایا جاتا تھا۔ اور ان کی چولوں کو گذان بیل رکھ کر گھول کی آرائش کی جاتی تھی۔

صرف میں نہیں۔ کنول کے پھول کی مقبولیت' یا اس سے عقیدت کا اظہار اس سے موری کے ذریعہ اس کو سے ہوتا ہے کہ یہ پھول محض باغات ہی میں نہیں رہا' بلکہ مصوری کے ذریعہ اس کو محلات و مقبروں کی دیواروں پر بھی پینٹ کیا گیا اور مجسمہ تراشنے والوں نے اسے پھر میں دکھا کر زندہ جادید کر دیا۔

سامی زبان میں باغ کے لئے "جان یا جنہ" کا لفظ استعلل ہو آ ہے کہ جو عربی میں جاکر جنت ہو گیا۔ اس کے معنی حفاظت کرنا یا چھپانا ہے۔ کیونکہ باغ دیواروں یا درختوں کے درمیان چھپا ہوا اور نظروں سے او جھل ہو آ ہے ' اس لئے اس کے لئے سے

اصطلاح استعل موئي-

سامی روانتوں میں "باغ عدن کا تذکرہ آتا ہے جو کہ میسو پوٹامیہ میں تھا' اس باغ کے بارے میں بائبل میں اس طرح آیا ہے کہ

"اور خداوند نے مشرق کی طرف عدن میں ایک باغ لگایا اور انسان کو جے اس نے بنایا تھا وہاں رکھا۔ اور خداوند خدا نے ہر درخت کو جو ویکھنے میں خوشنما اور کھانے میں اچھا تھا زمین سے اگلیا اور باغ کے بچ میں حیات کا درخت اور نیک و بدکی پچپان کا درخت بھی لگایا۔ اور عدن سے ایک دریا باغ کو سیراب کرنے کو درخت بھی لگایا۔ اور عدن سے ایک دریا باغ کو سیراب کرنے کو نکال۔"

کی وہ باغ عدن ہے کہ جس سے آدم و حواکو نکالا گیا اور جس میں واپس جانے کے لئے ان کی اولاد آج تک سرگرواں ہے۔ اس باغ کی خاص بات یہ ہے کہ اس میں پھولوں کا ذکر نہیں ہے، تورات اور بائبل میں بھی پھولوں کا ذکر بہت کم آیا ہے۔ اس کی وجہ بتاتے ہوئے گڈی نے اس تاریخی پس منظر کو بتایا ہے کہ جس میں یہودیت کا ارتقاء ہوا۔ کیونکہ مصر میں اور اس کے ہسلیہ ملکوں میں لوگ دیوی دیو آؤں کے لئے بطور نذر پھولوں کے ہار اور پھولوں کے تاج ان کے چرنوں میں پیش کرتے تھے، اس لئے یہودیوں نے پھولوں کے استعال کو رواح نہیں دیا کیونکہ یہ غیر ذاہب کے مانے والوں کی تقلید تھی۔ وہ اپنی عباوت گاہوں، مکانوں، اور قبرستانوں میں پھولوں کا استعال نہیں کرتے تھے پھول نہیں۔

قدیم ایران میں باغات کا رواج تھا۔ یہ باغات اوٹی دیواروں سے گھرے ہوتے تھے عبرانی زبان میں باغات کا رواج تھا۔ یہ باغات اوٹی دیواروں سے گھرے ہوتے تھے عبرانی زبان میں "Pardes" یا پارڈیس کا لفظ باغ کے لئے استعال ہوا ہے اس سے پیراڈائز نکلا جس کے معنی گھرے ہوئے کے جیں۔ ایرانیوں کی اس روایت کو آگے چل کر یونانیوں نے افتیار کیا اور باوشاہوں و امراء نے اپنے لئے باغات لگوائے۔ باغوں کی یہ مقدروں اسکولوں اور اکیڈمیوں میں بھی ہونے گئے۔ یہ مقدریوں سے لیا۔ ان کے بال امراء بدے برے خوبصورت رومیوں نے اس روایت کو یونانیوں سے لیا۔ ان کے بال امراء بدے بدے خوبصورت

باغات بنواتے تھے جو ان کی دولت' طافت' اور اقتدار کو ظاہر کرتے تھے۔ باغات کی اس مقبولیت کی وجہ سے پھولوں اور درختوں کے بارے میں معلومات اکٹھی ہونی شروع ہوئیں' جس نے علم نباتات کی بنیاد والی۔

بونان اور روم میں پھولوں کا استعال ذہبی سے زیادہ سیکولر تھا چونکہ پھولوں کے کچر کو امراء اور دولت مند افتیار کر سکتے سے اس لئے یہ بور ژوا کلچر کی شکل میں ظہور پذر ہوا مصر کے بر عکس کہ جمال کنول کا پھول مقدس اور مقبول تھا' بحر روم کے مشرق میں گلاب کا پھول بندیدہ ہوا جس کا ذکر اوب میں بھی ہے اور گلاب کو ہم مصوری اور مجتمول میں بھی دیکھ سکتے ہیں۔

اس کی مقبولیت کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ گلاب کے پھول کا استعال محاوروں میں ہونے لگا جے ''پھولوں کی بیج" (Bed of roses) وغیرہ – روی عمد میں شہوں کے اردگر و باغات لگانے کی ابتداء ہوئی' جب پھول بہت تعداد میں ہوئے تو اس طرح سے ان کا استعال بھی برھا' اب بے ہار' ترج کے علاوہ خوشبو کے لئے بھی استعال ہونے لگے ۔ شہوں میں پھولوں کی منڈیاں قائم ہو گئیں کہ جہاں ہر شم کے پھول مختلف کگلوں میں فروخت ہونے لگے' یہاں تک کہ سڑکوں اور گلیوں میں آواز دے کر پھولوں کو بیچا جانے لگا۔ پھولوں کی اس بہتات کی وجہ سے اس کا غم ہی و غیر غم بی مورتی کولوں کے جولوں کی اس بہتات کی وجہ سے اس کا غم ہی و غیر غم بی ووٹوں کی جولوں کی اس بہتات کی وجہ سے اس کا غم ہی و غیر غم بی ووٹوں کو بیچا جانے لگا۔ بھولوں کی اس بہتات کی وجہ سے اس کا غم ہی ورتی تربی مورتی اب کے استعال کرنے گئیں۔ ایک اور بردی تبدیلی بے آئی کہ پھولوں کو اپنی خوبصورتی کے لئے انسانوں یا جانوروں کی قربانی کی جاتی تھی۔ اس کی جگہ اب بی پھولوں نے لے اب بیمول دیو تاؤں کو بطور نذرانہ دیتے جانے لگا۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ انسان کس طرح سے رفتہ رفتہ تشدد اور خون آلود ذہن سے خوبصورتی اور نفاست کی طرف آیا۔

روی امپائر کے ساتھ ہی پھولوں کے کلچر کا بھی زوال آیا۔ کیونکہ جب سلطنت کا استحکام ٹوٹا' اور امراء کا طبقہ بھر گیا تو اس کے ساتھ پھولوں کے کلچرکی سرپرستی کرنے والا کوئی نہیں رہا۔ صرف پھول ہی نہیں بلکہ اس عمد میں دوسرے علوم و فنون بھی

روبه زوال موے۔

روی تمذیب کی جگہ جب عیسائیت نے لے لی تو پھولوں کے کلچر کی طرف اس کا دویہ بھی وی تفاج یہودیت کا معری تمذیب اور ان کے ہاں پھولوں کے استعمال پر ہوا تھا۔ عیسائی راہنماؤں نے پھولوں کے اس کلچر کو کافرانہ کمہ کر اس پر سخت تقید کی۔ کیونکہ روی پھولوں کے ہار بنا کریا اس کے تاج بنا کر بطور عقیدت دیو تاؤں کی خدمت میں پیش کرتے تھے۔ اس لئے عیسائیوں نے اس رواج کو قبول نہیں کیا۔ ان کی دلیل میں پیش کرتے تھے۔ اس لئے عیسائیوں نے اس رواج کو قبول نہیں کا تاج نہیں پہنا ہی ہولوں کا تاج نہیں پہنا ہوا ہے نہ ہی عیسائیوں کے چرچ میں اس سے مقدس میز کو آراستہ کیا گیا ہے اور نہ ہی کسی بھی تبوار پر بطور آرائش پھولوں کا استعمال ہوا ہے۔ النذا پھولوں کے تاج کی سخت نہری بنائی گئی کہ انہیں آخرت میں ہیرے و فرمت کی گئی اور سے عیسائیوں کو یہ خوش خبری بنائی گئی کہ انہیں آخرت میں ہیرے و جوابرات کے تاج ملیس گے کہ جن کے پھول کبھی نہیں مرجھائیں مے۔ عورتوں کو جوابرات کے تاج ملیں گئے کہ جن کے پھول کبھی نہیں مرجھائیں میں جورتوں کو خصوصیت سے کہا گیا کہ ان کا تاج ان کا شو ہر ہے (مرتبح)

ابتدائی عیمائیت میں نہ صرف پھولوں پر اعتراض کیا گیا بلکہ انہوں نے خوشبو کے استعال کو بھی منع کیا کیونکہ یہ کافروں کی رسم تھی۔ خوشبو کے بارے میں ان کے اس تعصب کا خاتمہ 9 صدی عیموی میں جاکر ہوا کہ جب آہت آہت خوشبو کو معاشرہ میں قبول کیا گیا۔

ابتدائی عیمائی معاشرے میں مجمہ بنانا یا انہیں عباوت گاہوں میں رکھنا بھی کافروں کی پیروی تھی۔ مردوں کے ساتھ سلمان کو بھی دفن نہیں کیا جاتا تھا اور نہ ہی ان کے لئے نذر نیاز دینا اور کھانا کھانا ثواب سمجھا جاتا تھا۔ بلکہ قبرستان میں کھانے پینے کی پیریں لیجانا گناہ تھا۔ ایک عیمائی راہنما کلیمنٹ آف الکزنڈر لیجانا گناہ تھا۔ ایک عیمائی راہنما کلیمنٹ آف الکزنڈر (Clement of Alexander) نے تمام عیمائیوں سے پر ہیز کرنے پر ذور دیا۔ خوشبو کے استعمال کو صرف عورتوں کے لئے جائز قرار دیا، مردوں کے لئے بال کوانا، بہت زیادہ کھانا و پینا، عسل کرنا، پھولوں کا تبرج پہننا، یہ سب ناجائز ہوا۔ پھولوں کے بارے میں اس کا کہنا تھا کہ انہیں تو ژنا نہیں چاہئے بلکہ انہیں دکھے کر خدا کی تعریف کرنی

چاہئے۔ پھولوں کے استعل کو ذہبی و غیر ذہبی تقریبات میں ممنوع قرار دیا۔ خاص طور سے گلب کے پھول پر اعتراض کیا گیا کیونکہ اس کا دینس دیوی سے تعلق تھا۔

عروں نے جب عراق و اریان کو فتح کیا تو وہ بھی پھولوں سے متعارف ہوئے۔
اریانی اثرات کی وجہ سے ان میں باغلت کا شوق ہوا۔ خصوصیت سے جب بغداد
وارالخلافہ ہوا تو اریانی طرز کے باغلت عربوں کے شہوں میں نظر آنے گے۔ ان کے
باغلت کا جو ماڈل تھا وہ چمار باغ کملا تا تھا۔ اس کے بچے میں فوارہ ہو تا تھا۔ عربی زبان کا
لفظ "الجنہ" یا جنت کے معنی باغ کے بی ہیں۔ ان کے بال بھی گلاب کا پھول سب سے
نیادہ پہندیدہ ہوا جس سے "گلتان" کا لفظ فکار۔ دعوتوں میں معمانوں پر عرق گلاب
چھڑکا جاتا تھا۔ مشرق وسطی سے یہ کلچر
تونس یا شالی افریقہ میں آیا اور وہاں سے عرب اسے اسین لے آئے۔

پھولوں سے یہ لگاؤ صرف باغلت تک ہی محدود نہیں رہا' بلکہ اس کا اظهار قالینوں پر ہوا۔ 6 صدی عیسوی میں ایرانی بادشاہوں نے قالینوں پر باغلت کے منظر بنوائے تھے۔ ان باغوں میں پھول' درخت' فوارے اور پرندے سب ہی کچھ ہوتے تھے۔ ایران کی فتح کے بعد اس روایت کو مسلمانوں نے اختیار کر لیا اور قالین پر باغلت ان کے احساس جمالیات کا اظہار کرتے رہے۔ اپین اور عثانی ترکوں کے تعلقات نے پھولوں کے کلچرکو بورپ میں روشناس کرایا۔

اب تک عیمائیت میں پھولوں سے جو نفرت تھی وہ دور ہوئی اور ان کی خانقاہوں میں باغات لگانے کا رواج چل نکلا۔ لیکن اب تک وہ پھولوں کو نذر یا قربان کے لئے استعال نہیں کرتے تھے۔ بلکہ ان کا استعال آرائش اور خوبصورتی کے لئے تھا۔ جیسا کہ پہلے کما جا چکا ہے ابتدائی دور کے عیمائیوں میں مجتموں کا رواج نہ تھا اور نہ ہی حضرت عیمیٰی و مربم کی شبیمیں بناتے تھے۔ کیونکہ ان کے نزدیک خدا نے جو تخلیق کیا ہے اس کی نقل کرناگناہ ہے۔ 787 میں جا کر مجتبے اور شبیموں کی اجازت ہوئی اس کی وجہ یہ تھی کہ تعلیم یافتہ لوگ تو کتابیں پڑھ کر حضرت عیمیٰی اور اولیاء کی زندگیوں سے واقف ہو سکتے تھے۔ مگر عام لوگوں کے لئے یہ ممکن نہیں تھا۔ اس لئے تصویروں اور واقف ہو سکتے تھے۔ مگر عام لوگوں کے لئے یہ ممکن نہیں تھا۔ اس لئے تصویروں اور

مجتمول کے ذریعہ وہ اولیاء کے کارناموں کو جان سکتے تھے۔ اس کے بعد سے چرچوں میں معزت عینی ، حضرت عینی ، حضرت عینی اور دو مرے عیمائی اولیاء کے بت اور تصوریں رکمی جانے گئیں۔

1000ء میں اگریزی زبان میں پیراؤائز کا لفظ استعال ہوا۔ اس کے بعد سے یورپ میں پھولوں کو مقبولیت طنے گی اور مختلف پھولوں کو مختلف علامتوں کے طور پر سمجھا جانے لگا۔ جیسے زیتون کے پھول کو امن کی نشانی۔ پھول کو محاوروں اور شبیہوں میں کثرت سے استعال کیا جانے لگا جیسے کنواری دوشیرہ کو پھول سے تشبیہ دی جانے گی۔ کنواری مریم ایک ایسا گلاب کا پھول تھیں کہ جس میں کانٹے نہیں تھے۔ سرخ گلاب کا بمار کی علامت بن گیا بیہ شہید کا لہو بھی ہوا کہ جس کے تحت مصرت عیسی گلاب کا پھول ہوئے کہ جو خون آلود ہے۔

ریناسال کے عمد میں پھولوں کا کلچر خوب پھیلا۔ اب یہ باغوں اور گھروں و محلات اور عبادت گاہوں کی آرائٹوں سے نکل کر مصوری میں آگیا۔ کتابوں کے حاشیوں پر بیل بوٹ ، رخت اور جانور بنائے جانے گئے۔ نہ بی تصاویر میں بھی پھول آ گئے۔ اولیاء کی تصاویر پھولوں میں بیل بوٹوں کا اولیاء کی تصاویر پھولوں میں بیل بوٹوں کا استعال اس قدر ہوا کہ صفحات پر حاشیہ بڑھ گئے، اب عبارت پھولوں، پھلوں اور پرندوں کے درمیان میں دی جانے گئی۔

پولوں کے کلچر میں اضافہ کی ایک وجہ علم کا پھیلاؤ تھا، جن کی وجہ سے اوب اور مصوری میں پھولوں کا ذکر بردھ گیا۔ پھولوں کی مقبولیت کی وجہ سے نر سری کا قیام عمل میں آیا، ان پر کتابیں کھی جانے لگیں، اور پھولوں کی نمائش اور مقابلے ہونے گی۔ میں کیاں تک کہ یہ امراء سے نکل کر متوسط طبقے اور عام لوگوں تک پہنچ گیا۔ اب وکانوں میں کھول نظر آنے گے۔ لوگ گھروں کی کھڑکیوں اور بالکنیوں میں مملوں میں پھولوں کے بودے رکھنے گئے۔

اس دوران آسروا کے سفیر نے عثانی ترکوں کے دربار میں لالہ کا پھول دیکھا (Tulip) جو اسے اس قدر نیا اور خوبصورت لگاکہ وہ اسے 1554 میں ویانا لے آیا۔

1560 میں تاجروں یا سفیروں کے ذریعہ یہ ہالینڈ البجیم اور جرمنی گیا۔ 1778 سے ہالینڈ میں لالہ کے پھولوں کی اس قدر کاشت ہوئی کہ یہ اس ملک کی نشانی بن گیا۔

انگتان میں پھولوں کے کلچر کو اس وقت سخت نقصان پہنچا کہ جب بادشاہ اور پارلینٹ کی جنگ میں پیولوں نے کلچر کو اس وقت سخت نقصان پہنچا کہ جب بادشاہ اور پر اسلام کی جنگ میں ایک ایکٹ کے مجتموں خوشبو اور پھولوں کی آرائش پر پابٹری لگا دی۔ 1660 میں ایک ایکٹ کے ذریعہ عورتوں کو تنبیہہ دی گئی کہ وہ پھولوں کے استعال اور خوشبو کے ذریعہ مردوں کو ایپ پر فریفتہ کرنے کی کوشش نہ کریں۔ خوشبو کو برا کما گیا اور اسے جادوگری قرار دیا گیا۔

پودوں کے کلچر میں اس وقت دوبارہ سے زندگی آئی کہ جب بادشاہت کی والی ہوئی۔ خاص طور سے جب فہ بس اور سیاست میں علیحدگی ہوئی اور سیکولر خیالات پھیلے و اس نے لوگوں میں پھولوں کے کلچر کو مقبول بنایا۔ صنعت و حرفت کی ترقی اور تجارتی سرگر میوں نے جلد بی پھول کو ایک تجارتی شے بنا دیا۔ الندا تاجروں نے اپنے منافع کی خاطر اس کلچر کو فروغ دیا جس کی وجہ سے یہ شہری تہذیب کا ایک اہم حصہ ہوگیا۔ اب پھولوں کے پردے' لباس' وال پیپرز' برتوں پر پھول یہ سب نے ذوق کی علامت بن گئے۔ مارکیٹ میں پھولوں کی دوکائیں کھل گئیں۔ خاص طور سے پھول بیچنے والی الڑکیاں مشہور ہو ئیس جو باسک میں' یا دوکائوں پر پھول فروخت کرتی تھیں۔ جب ایک مرتبہ پھولوں کی دوکائیں تو یہ پیشہ معزز ہو گیا۔ اب خوشی کے موقع پر پھولوں کو خفہ میں دینے کا رواج ہوا۔ الذا پھولوں کے گلدستہ بنانے کا فن عروج پر ہوا کہ کس خفہ میں دینے کا رواج ہوا۔ الذا پھولوں کے گلدستہ بنانے کا فن عروج پر ہوا کہ کس طرح مختف پھولوں کو ملاکر خوبصورت گلدستہ بنایا جائے۔

گوڈی نے ہندوستان میں پھولوں کے کلچرپر روشی ڈالتے ہوئے جن پہلوؤں کی طرف اشارہ کیا ہے وہ یہ ہیں کہ: ہندوستان میں دیوی و دیو آئوں کو انسانوں یا جانوروں کی قربانی کی جگہ پھولوں کو بطور نذر پیش کرنے کا رواج ہوا۔ بدھ مت میں بھی پھول آہستہ آہستہ ان کی عباوت کا ایک حصہ بن گئے۔ اسلام میں دوسرے سامی ذاہب کی طرح پھولوں کو عباوت سے خارج کیا گیا ہے۔ لیکن زندگی کے دوسرے ساجی معاملات

میں پھولوں کا استعال باوجود فرہی پابندیوں کے برابر ہوتا ہے۔ ہندوستان میں پھولوں سے لگاؤ کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے، عورتوں کے پیڑوں پر پھول کڑھے ہوئے ہوتے ہیں۔ راماین میں لکھا ہے کہ سیتا کا مشغلہ پھول تو ژنا تھا۔ وہ کنول کے پھول کو بالوں میں لگاتی تقی۔ مرد خوشبو اور سجاوٹ کے لئے بار پہنتے تھے۔ رتھوں، شاہراہوں، مکانات، محلات اور شہوں کو خاص خاص موقعوں پر پھولوں سے سجانے کا رواج تھا۔ پھولوں کو بطور تخفہ بھی دیا جاتا تھا۔ اگر عورت کو پھول دیا جائے تو اس سے اظہار محبت ہوتا تھا۔ ہندوستان میں پھولوں کا استعال ساتی و فرہی طور پر بیہ ہوتا تھا: دیو تاؤں کو بھولوں سے سجانا، بستریا فرش پر پھولوں کی سے بچھانا، پگڑی میں پھول لگائا۔ ہندو معاشرہ پھولوں سے سجانا، استریا فرش پر پھولوں کی سے بچھانا، پگڑی میں پھول لگائا۔ ہندو معاشرہ میں، مصر کی طرح، کنول کی خاص حیثیت ہوگئی اور بیہ وشنو، کرشن، اور بکشی کا پہندیدہ پھولوں ہو گیا (آج کل بیہ بی ہے لی کا نشان ہے) بھاتی تحریک میں چو نکہ مساوات پر زور میں استعال ہے۔ رسومات سے پر بیز ہے، قربانی سے انکار ہے، اس لئے ان کے بالی پھولوں کو دیا گیا ہے۔ استعال ہے۔ جین مت میں پھولوں کو تو ژتے نہیں ہیں، مگر گردے ہوئے پھولوں کو استعال کرتے ہیں۔

ہندوستان میں مسلمانوں نے پھولوں کے استعال میں ہندوؤں سے بہت پھے سیکھا ہے۔ اگرچہ ندہی طور پر پھولوں کو عبادت میں استعال نہیں کیا جاتا ہے، گر پیروں، اولیاء کی قبروں پر پھولوں کی چادریں چڑھانے کا رواج ہو گیا ہے (بلکہ اب پیروں کی قبروں کو گلاب کے عرق سے دھویا جاتا ہے) پھولوں کا غیر ذہبی استعال ہندوستان کے قبروں کو گلاب کے عرق سے دھویا جاتا ہے) پھولوں کا غیر ذربی مصل دریافت کیا) 18ویں مسلمانوں میں رہا (کتے ہیں کہ نورجمال کی مل نے گلاب کا عطر دریافت کیا) 18ویں صدی میں دبلی میں پھولوں والوں کی سیر کا میلہ بردا مشہور تھا (تفسیل کے لئے دیکھئے: مرزا فرحت اللہ کا مضمون: پھولوں والوں کی سیر)

موجودہ دور میں پھولوں کا رواج بہت بردھ گیا ہے۔ خاص طور سے سیای جلسوں و جلوسوں میں پھولوں کی بتیاں سیاستدانوں اور راہنماؤں پر پچھلور کی جاتی ہیں۔ انہیں بھاری پھولوں کے ہار پہنائے جاتے ہیں۔ پھولوں کی اس مقبولیت کے پیش نظر باغات و نرسربوں میں پھولوں کی کاشت بردھ گئی ہے۔ امراء اب گھروں کی سجاوٹ کے لئے پولوں کا استعلل کرتے ہیں۔ گر غریب لوگ اس کے متحمل نہیں ہو سکتے ہیں۔ اس لئے کلفذ یا پلاسٹک کے نعلی پھولوں کا رواج برسے گیا ہے ٹاکہ انہیں سجاوٹ کے لئے زیادہ ویر تک کے لئے رکھا جا سکے۔

پھولوں کا یہ کلچر چین و جلیان میں بھی بے انتنا متبول ہے اور انہوں نے اس میں نفاست و خوبصورتی کو پیدا کرنے میں اپنی مہارت کا ثبوت دیا ہے۔ خصوصیت سے جلیان میں کہ جمال پھولوں کی سجلوٹ ایک فن کی شکل افقایار کر گئی ہے۔

پیولوں کے کلچرنے نہ صرف معاشروں میں احساس جمال 'فاست' اور خوبصورتی کو پیدا کیا بلکہ اس نے انسانی زبن کو تخلیق بنانے میں بھی حصہ لیا۔ اوب 'آرث مجممہ سازی' اور موسیق میں یہ کلچر پوری طرح سے چھایا ہوا ہے۔ علم نباتات کی ابتداء اور ارتقاء میں اس کا بوا حصہ ہے۔

آگرچہ یمودیت عیدائیت اور اسلام میں پھولوں کے کلچر کو زیادہ اہمیت نہیں دی گئ کیونکہ ان کے نزدیک اس کا تعلق کافرانہ اور مشرکانہ کلچر سے تھا۔ اس وجہ سے ہندوستان میں کشر علماء شادی بیاہ میں سہرا باندھنے اور پھولوں کو سجاوٹ کے لئے استعال کرنے پر معترض ہیں کیونکہ اس کا تعلق کافرانہ رواجوں سے ہے۔ لیکن ان فتوں اور اعتراضات کے باوجود پھولوں کا کلچر معاشرہ میں پھل پھول رہا ہے۔

# تاریخ کے بنیادی ماخذ

سلاطین دہلی کاسیاسی نظریہ ضیاءالدین برنی

ي مدين ترجمه : سيد جمال الدين

## فناوائے جمانداری (حکومت کے اصول)

خیرخواه بارگاه سلطانی ضیاء برنی

شکر اور ستائش اس پروردگار کی جس نے دین کے محافظ سلاطین اور طافت ور عمرانوں کو عدل و انساف کے وصف سے آراستہ کیا اور دنیا کے علوم کو ان کے احکام کا مطیع اور ان کی حکومتوں کا دوامی پرستار بنایا اور جس نے اپنے رحم و عنایت سے زمین کو آباد کیا اور ساتھ ہی نظم و نسق بھی قائم کیا۔

صلوۃ و سلام خواجہ کائنات پیغیر محمہ مصطفی (1) کی روح پاک پر' جو انس و ملائک کے نبیوں کے نبی ہیں۔ ان پر درود اور سلامتی تمام مومنین کے لئے۔

اور سلام ہو ان کے اصحابہ ابو بکڑ عمر عثمان اور علی بن ابی طالب اور حسن اور حسین پر۔

اور ان خلفائے راشدین پر سلام ہو جنہوں نے پیمبر اسلام کے جانشین ہو کر دنیا کو علم اسلام کے زیر تکیں کیا-

خیر خواہ بارگاہ (2) سلطانی ضاء برنی کی کتابوں کے مطالعہ کے بعد میں وعاء ہے....

هيحت 1

(سلطانی کا ذاتی تحفظ)

(اس نفیحت کے اسے زیادہ ابتدائی صفحے فائب ہیں کہ اس کے مضمون کے بارے

میں یقین سے کمنا ناممکن ہے لیکن بقیہ اقتباسات سلاطین کے ذاتی تحفظ سے متعلق ہیں-) (3)

جب مجھی کوئی سلطان اپی سیاس مہمات شروع کرنے سے پہلے اپنے کو خدا اور اس کے نازل کئے ہوئے قرآن کی حفاظت میں سونپ دیتا ہے تو خدا اسے ابلیس کی ترغیب ناقص تدبیروں اور غلط منصوبوں کے نتائج سے محفوظ رکھتا ہے۔ (4)

(کیکن سلاطین کو خدا کی عبادت کے علاوہ بھی اپنے تحفظ کے لئے ضروری عملی اقدامات کرنے جاہئیں)

وائش مند سلطان اپنے کو شر اگیز لوگوں کے کرو فریب اور سازشوں سے محفوظ نہیں سجھتا ہے للذا تمام قدیم اور جدید دائش مند سلاطین نے اپنے اردگرد محافظین اور پریداروں کو بخوبی جمع کر رکھا تھا۔ آکہ وہ باغیوں اور دغا فریب دے کر مار ڈالنے والوں سے محفوظ رہ سکیں جو شدید جذبہ یا اپنے حاسدانہ اور فتنہ جو مزاح کے غالب آنے پر تمام نمائج سے ب پروا ہوتے ہیں کیونکہ اپنے شرپند مزاح کی وجہ سے نمائج سے یکس بے فرہو کرید لوگ اکثر او قات اپنے کو (فتنوں کی) آگ میں جھوئننے کے لئے اور اس خطرہ کا بے خوف ہو کر مقابلہ کرنے کے لئے تیار رہتے ہیں کہ ان کے سرگاجر مولی کی طرح کاٹ کر الگ کر دیئے جائیں۔ وسیع تجربہ نے یہ خابت کر دیا ہے کہ جب یہ بدیخت اپنے فاسد جذبات سے بے قابو ہوتے ہیں تو ان کے ذہنوں میں خمیازہ کا کوئی بدیخت اپنے فاسد جذبات سے بے قابو ہوتے ہیں تو ان کے ذہنوں میں خمیازہ کا کوئی خوف نہیں آگا۔ اکثر او قات ایسا بھی تہو تا ہے کہ کچھ وجوہ کی بناء پر انہیں سلطان سے خوف نہیں آگا۔ اکثر او قات ایسا بھی تہو تا ہے کہ پھی وجوہ کی بناء پر انہیں سلطان سے خوف نہیں آگا۔ اکثر او قات ایسا بھی تو تا ہے کہ کچھ وجوہ کی بناء پر انہیں سلطان سے خوف نہیں آب اور بدلہ لینے کی بیاس بیشہ انہیں بے چین رکھتی ہے لازا اپنے خصہ کو بچھانے اور اپنے جذبہ انقام کو مطمئن کرنے کے لئے اور اس پر قابو پانے کے خصہ کو بچھانے اور اپنے جذبہ انقام کو مطمئن کرنے کے لئے اور اس پر قابو پانے کے خصہ کو بچھانے اور اس پر قابو پانے کے خصہ کو بچھانے اور اس پر قابو پانے کے خصہ کو بچھانے اور اس پر قابو پانے کے خصہ کو بچھانے اور اس پر قابو پانے کے خصہ کو بچھانے اور اس پر قابو پانے کے خصہ کے کہ کہ کہ کو کھورہ کی ناک میں گھے رہتے ہیں۔

(اس تھیجت کی تشریح کے لئے صفاری برادران یعقوب بن لیث بس کا انقال 878ء میں ہوا۔ اور اس کے بھائی عمرو (903ء-878ء) کے بارے میں ایک اچھا خاصا مفصل بیان دیا گیا ہے اور عمرو کی امیر اساعیل سلانی کے ساتھ جدوجمد کا ذکر کیا گیا ہے)۔ (5)

اگر برنی پر یقین کر لیا جائے تو یہ بیان ایک ناپید کتاب تاریخ سامانیاں (سامانی خاندان کی ماریخ 999ء-837ء) پر مبنی ہے' یہ بیان غلطیوں سے بھرا ہوا ہے مثال کے طور پر ہمارے مصنف نے بالکل غلط بیانی سے کام لیتے ہوئے یہ لکھا ہے کہ یعقوب بن لیث کو خلیفہ کی فوج نے پکڑا تھا اور وہ بدترین حالات میں قید میں مرگیا۔ یہاں یہ بات صاف نہیں ہوتی کہ صفاریوں کا حوالہ دینے میں برنی کا کیا مقصد ہے لیکن نصیحت 21 میں اس نے بید موضوع دوبارہ چھٹرا ہے جس کے بعد اس کی صفاری برادران سے نفرت کی وجہ کے بارے میں کوئی شبہ باتی سیں رہنا ہے۔ یعقوب بن سٹ نے اپنی عملی زندگی کا آغاز ایک تختیرے (صفار) کی حیثیت سے کیا تھا۔ حالال کہ برنی اور دوسرے مصنفین کا خیال ہے کہ وہ ایک بوسکی تھا۔ یعقوب اپی اصل پر شرمندہ نہیں تھا اور اکثر اوقات فخرسے اس کا حوالہ دیتا تھا۔ تاریخ اسلام میں صفاری خاندان وہ پہلا شاہی خاندان ہے جس کی اصل مزدور طبقہ سے ہوئی تھی۔ یہ خالص اریانی الاصل خاندان تھا اور آسے ایران کے کسی بھی گزشتہ شاہی خاندان سے زیادہ قوت اور خود مخاری حاصل تھی۔ برنی کی ان دونوں بھائیوں سے نفرت کی وجہ ان کی کم اصلی بھی- اس یر مزید سے کہ انہوں نے اشراف اور موجودہ معاشرتی نظام کو للکارا تھا۔ بار تھولڈ (Barthold) اپنی تفنیف 'ترکتان' (م 226-225) میں لکھتا ہے کہ "سلانیوں اور صفاریوں کے درمیان جدوجمد کے بارے میں جن مورخین سے ہمیں معلومات عاصل ہوتی ہیں ان کی ہدردی یقینی طور پر اول الذکر کے ساتھ ہے۔ ان فوجی مطلق العنان کے مقابلہ میں جو عوام کی صفوں میں سے اٹھے تھے' سالنی اپنی اصل کے لحاظ سے قدرتی طور پر طاہریوں کے شروع کئے ہوئے کام کے سلسلے کو جاری رکھنے والے اور قانون اور نظم و نت کے محافظ تھے جس کے قیام و نگہداشت میں خاص طور سے معاشرہ کے اعلیٰ طبقے ولچیں رکھتے تھے۔ طبری کے بیان سے بیہ ظاہر ہو جاتا ہے کہ مال دار اور وہقان (جاگیردار رؤسا) وان کے اساعیل کے ساتھ کیے ہی تعلقات رہے مول عمرو کے خلاف اس کی جدوجمد میں اس کے وفادار حمایتی ثابت ہوئے")

#### سلطان کی دینداری کے اثرات کے بارے میں

سلطان محود کے لئے: اے محمود کے فرزندو (6) تہیں قطعی طور پر یہ جان لینا چاہئے کہ کی مسلمان سلطان کے ساسی اور انظامی معاملات کی کامیابی اور ناکامیابی اس کے اجھے اور برے ذہبی عقیدے پر مخصر ہوتی ہے۔ اگر سلطان کے عقیدے بیں استقامت ہے اور اسے اس پر قطعی اعتقاد ہے کہ پنجبران کرام نے عوام الناس کو وحی کے توسط سے آئی ہوئی مقدس کتابول کے ذریعہ جو بھی زیادہ صحیح اور پج ہے اور ان کے متن کے بارے میں کوئی شبہ نہیں کیا جا سکتا تو یہ ندہب کا صحیح بنیادی اصول ہے اور اس کی متن کے بارے میں کوئی شبہ نہیں کیا جا سکتا تو یہ ندہب کا صحیح بنیادی اصول ہے اور اس کی مادیں بھی پوری کرتا ہے۔ سلطان کے عقیدے کی برکت اور اس کی ساتھامت کی وجہ سے اس کے سابی منصوبے کامیاب ہوتے ہیں' اور خدا اس کی سلطنت کے عوام کی مرادیں بھی پوری کرتا ہے۔

اگر دین رسول میں سلطان کا عقیدہ مضبوط اور غیر متزازل ہے تو اس صورت میں اگر وہ فدہی ریاضت میں ہے حد نہیں لگا رہتا ہے اور روزہ نماز سے متعلق نوافل و مستجبات پورے اوا نہیں کرپاتا ہے تو اس میں کوئی مضائقہ نہیں اس طرح اگر سلطان کے فدہی عقائد میں کوئی غلطی یا نقص نہیں ہے تو اس کے مضبوط عقیدے کو محوظ رکھتے ہوئے اس کے لئے حیثات اور لطف اندوزی کے وہ وسائل معاف ہیں جن سے وہ ایک انسان ہونے کی وجہ سے محظوظ ہوتا ہے۔ اس بنیاد پر کہ وہ اسلام کی حفاظت کرتا ہے اور اسے فروغ دیتا ہے اس کے اعمال نامہ سے وہ تمام گناہ منا دیتے جاتے ہیں جو اس سے فطرت انسانی کی وجہ سے سرزد ہوئے۔ کیا یہ تجب کی بات نہیں کہ سنن و بو اس سے فطرت انسانی کی وجہ سے سرزد ہوئے۔ کیا یہ تجب کی بات نہیں کہ سنن و نوافل میں کو تاہی اور گناہ آلود زندگی کی وجہ سے سی سلطان کو ابدالوں (7) کا منصب عطا ہوا اور اگر وہ پاکیزہ خیال ہے اور فدہی ریاضت کے لئے وقف ہے تو وہ ونیا کا قطب (8) ہو جائے؟

سلطان کے عقیدے کا امتحان اس سے ہو تا ہے کہ وہ اپنی سلطنت کے باشندوں کو شریعت (9) کے راستہ پر رکھے۔ اگر وہ اپنی (جسمانی) خواہشات کی وجہ سے گناہوں میں ملوث ہو جب بھی اپنے سلطانی و قار اور شمکنت سے وہ شریعت کے احکام کی عظمت کو

اس طرح قائم رکھے اور شرعی اوامر و نوابی کو اس مختی سے نافذ کرے کہ اس کی سلطنت میں کوئی بھی مخص قانون کے خلاف تھلم کھلا پچھ بھی نہ کر سکے 'وین کے محافظ اور فروغ سلطان کے وقار کا ذکر بیان سے باہر ہے۔ کیوں کہ اس کے دین کے تحفظ اور فروغ دینے کی وجہ سے بی مسلمان ذہنی سکون کے ساتھ اپنے کو عبادات میں لگا سکتے ہیں' اسی وجہ سے شرع محمدی کے احکام صوبوں میں رائج ہوتے ہیں اور سچا عقیدہ دو سرے عقالہ پر غالب آ تا ہے اور اسلمانوں اور ذمیوں (غیر مسلمین) کے ناموس اور زندگیوں کی مخاطت رہتی ہے اور انہیں خطرہ نہیں رہتا' اسلامی عقیدے کے رسم و رواح کی مخاطت اوج ثریا تک بہنے جاتی ہے۔ ان کے کارناموں کے صلے' جو گنتی اور شار سے باہر عبار ورزہ نماز کی اوائی سے سالمان کے نام کر دیئے جاتے ہیں جو کہ ان ایچھ کاموں' نیکیوں اور عبارت و ریاضت کا موجب ہے۔ اگر وہ ذاتی طور پر سنن و نوافل اور حتیٰ کہ فرض روزہ نماز کی اوائیگی میں کو آبی کرتا ہے اور اس کا ذہن انسانی گناہوں سے آلودہ ہے تب روزہ نماز کی اوائیگی میں کو آبی کرتا ہے اور اس کا ذہن انسانی گناہوں سے آلودہ ہے تب عبلی دین کے تحفظ کے عوض اس کے تمام گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں۔ اس کے عمل مربائی' طاقت اور سطوت خدا کے بندوں کے لئے جو نیکیاں اور ریا مشیں ممکن عقل ہیں ان کے مقابلہ میں اس کی تنما جان کے گناہوں کی کیا حیثیت؟

(مسلمان سلاطین کو اپنے ذہنوں میں شیطان کے مندرجہ ذیل خیال بھانے کا موقع نہیں دینا چاہئے۔ "کیوں کہ ہم اپنی زندگیاں عیش و عشرت اور لذتوں سے لطف اندوز ہونے و توتوں اور محفلوں کو آراستہ کرنے اور سلطت کے نزانہ کو اپنی ذاتی ٹیم ٹام اور سلطانی عظمت و و قار کو بر قرار رکھنے پر خرج کر دہے ہیں تو یہ سب ہم سنت رسول (10) کے خلاف کر رہے ہیں پھر کس طرح ہم شخت سزاؤں کے دباؤ سے یا نیک کام کے لئے اصرار کر کے عوام کو ان کاموں سے پر ہیز کرنے پر مجبور کر سکتے ہیں جنیں شریعت نے ممنوع قرار دیا ہے۔؟")

ریاست کی پالیسی سلطان کی ذاتی زندگی سے جدا ہوتی ہے۔ بیشک سلطانوں کے لئے یہ مناسب ہو گاکہ وہ ان توانین کی پابندی کا نموند پیش کریں جو وہ دو سرول پر نافذ کر رہے ہیں لیکن یہ واقعہ کہ وہ خود گناہوں میں منتلا ہو رہے ہیں ان کی حکومتوں کے

کامول کی انجام وی سے غیر متعلق ہے۔

علاء نے سلاطین کے صحیح عقیدے اور مضبوط نہ ہی اعتقادات کے معیاروں کی واضح طور پر اور تفصیل سے تشریح کر دی ہے۔

ان معیاروں میں ایک یہ ہے کہ اپنے دارالسلطنتوں اور شرول میں اپنے صوبول اور قصبول ميل وه سخت مزاج مختسب اور ديانت دار اضران عدليد (امراء واد) (11) کا تقرر کرتے ہیں اور ان کے منعب کو مختلف طریقوں سے قوت بہم پنجاتے ہیں ماكه يه عمديدار مسلمانول مين امر بالمعروف و نني عن المنكر (فيكي كے لئے علم دين اور بدی کے لئے ممانعت کرنے) کا وقار قائم کر سکیں اور انی سخت سزاؤں کے ذریعہ تمام کھلے بیج اور بار بار اعلانیہ گناہ کرنے والوں کی زندگیوں کو زچ کر سکیں۔ ان افرول کو ان تمام اعظم کی تخویف و تندیر کرنا چاہئے جو گناہ کو ایک فن اور پیشہ بنا ليت بين شراب كى دكان كرنے والوں طوا كفول اور جواريول كو اين كالهول كى اعلانيد نمائش کرنے کی ممانعت کر دینا چاہئے۔ اگر ممانعین سخت احکام "تحقیرو ملامت انہیں بازنہ رکھ سکے اور وہ اینے مسلمان اور سے ندہی ہونے کے دعووں کے باوجود صاف طور سے اور اعلانیہ این شرمناک اور گندے گناہوں کو ترک نہیں کرتے اور اگر دین كا احرام اور سلطان كے احكام كا خوف اللين باز ركھنے سے قاصر بے تو ان ميں سے جو مالدار بین انسین جائداد سے محروم کرنے کی سزا اور غریب غرباء کو قید کی اور دوسری سزائيں دينا چاہئے- شراب كى وكان لكانے والوں كو وار السلطنت (وبلى) سے باہر بھيج دينا چاہے ماکہ وہ ایک گوشہ میں زندگی بسر كر سكيں اور اگر وہ مسلمان موں تو ان كے ساتھ بت سخق سے پیش آنا جائے۔ بندوبست اس طرح کیا جائے کہ کوئی بھی مسلمان شراب كى تجارت كا پيشه نه افتيار كريتك- تمام مختشون كولاتين مار مار كر عورتون كى طرح بناؤ سنگار کرنے اور عورتوں ہی کی طرح کہ و زاری کرنے اور دو سرے گناہوں سے ہاتھ ر لگنے سے باز رکھنا چاہئے۔ ان کے ساتھ اتنی شدت سے سختی برتی جائے کہ وہ شر (دیلی) چھوڑ دیں اور دیمی علاقول میں جاکر این گزر بسر کے لئے زراعت یا دوسرے جائز يشي اينا لين- ان كرومول نے تلاك كناموں كو ابنا پيشہ بنا ليا ب اور اسلام ك وارالسلطنت (ویلی) (12) میں ان کے پیٹوں کا تھلم کھلا رواج دین کے وقار کے خلاف ہے۔ تمام شہوں میں عام بر فعلوں کی ممافعت ہوئی چاہئے اور ان گناہ گار گروہوں سے کہنا چاہئے کہ وہ شہوں کو خلل کریں اور دیمی علاقوں میں گوشوں اور حلقوں میں جاکر روپوش ہو جائیں۔ شہوں میں موسیقی کے لئے عمارتوں (طرب آباد) کی تغیر اور ان کے عام استعمال کی اجازت نہیں ہونا چاہئے آگر اس طرح کی جگییں تغیر ہو چکی ہیں تو سخت اقدالمت کے ذرایعہ ان کی اینٹ سے اینٹ بجا دینا چاہئے۔

مخضریہ کہ انہیں شریعت کی رو سے کسی بھی ممنوعہ چیز کو تھلم کھلا پیشہ کے طور پر افقیار کرنے یا نمائش کی اجازت نہیں دینا چاہئے لیکن ان گناہوں کے عادی لوگ چھپ کر یا خلوت ہیں اپنے آپ کو ان سے آلودہ کرتے ہیں تو اس کے سلسلے میں عام طور سے زیادہ سخت تحقیقات نہیں کرنا چاہئے 'اگر شریعت کی جانب سے ممنوع قرار دی گئ کسی بات کو مختسب یا امیر داد دیکھ لیتے ہیں یا سے عوام کے علم میں آ جاتی ہے تو اسے قطعی طور پر کچل دینا چاہئے لیکن پھر بھی مخفی اور نجی (معصیوں) کو ظاہر نہ کیا جائے اور نہی ان کی اشاعت ہو۔

جمال تک ممکن ہو سکے سنت کے لئے مملک بدعوں (13) کو کچل ڈالنا چاہئے۔
بدعتیں جمال بھی دیکھی جائیں ان کی سرکوبی کو فرض سجھنا چاہئے۔ مسلمانوں سے محلّہ علّہ 'گلی گلی اور گھر گھر جا کر پانچ بنیادی ارکان کی تقیل کی تاکید کرنا چاہئے لینی کلمہ شمادت پڑھنا' بنج گلنہ فرض نماز پڑھنا' ماہ صیام میں روزہ رکھنا' زکوۃ دینا اور جج کرنا' وہ لوگ جو اپنی فرض نمازوں میں پابئد نہیں ہیں ان کو مختلف طریقوں سے تنبیہ کرنا چاہئے اور ایسے لوگ جو اپنی نمازوں کو کلی طور سے نظر انداز کرتے ہیں انہیں سخت فادالمت کے ذریعے نماز کی اوائیگی کے لئے مجبور کرنا چاہئے۔ مال داروں سے کمنا چاہئے کہ وہ غرباء کو زکوۃ دیں اور ان کی کوئی معذرت نہیں سننا چاہئے۔ اور جمال تک ان لاپرواہ لوگوں کا معالمہ ہے جو ماہ رمضان میں تھلم کھا کھاتے پیتے ہیں یا اس ماہ میں نجس کرناہوں کے مرتکب ہوتے ہیں اور اس طرح دین کے احرام کا لحاظ نہیں کرتے ہیں یا سلطان کے احکام سے خاکف نہیں ہوتے ہیں تو انہیں گرفار کرکے اور باندھ کر بارگاہ سلطان کے احکام سے خاکف نہیں ہوتے ہیں تو انہیں گرفار کرکے اور باندھ کر بارگاہ سلطان کے احکام سے خاکف نہیں ہوتے ہیں تو انہیں گرفار کرکے اور باندھ کر بارگاہ سلطان کے احکام سے خاکف نہیں ہوتے ہیں تو انہیں گرفار کرکے اور باندھ کر بارگاہ

سلطانی میں لاتا چاہئے اور سزا کے طور پر انہیں لمبی قید میں ڈال دینا چاہئے ور دراز کے مقالت کے لئے جلاوطن کر دینا چاہئے یا ان کا قبل کر دینا چاہئے۔ کلمہ حق کو بلند کرنے کی خاطر ذہبی فرائض کی ادائیگی کے لئے عزت و احرام کا جذبہ پیدا کرنے اور اسلام کی شان و شوکت کے استحکام کی غرض سے دین حق اور شرع مصطفوی کی اہانت کرنے والوں کو (قابو میں رکھنا چاہئے) مسلمانوں کو اسلامی عقائد کی شاہ راہ پر گامزن کرنا چاہئے اور غیر مسلموں کو ان کے زیر حکومت لانا چاہئے جو توجید پر ایمان رکھتے ہیں۔

لڑائیوں اور جنگوں میں مسلمان سلاطین کا اصل مقصد شہاوت کی خواہش ہوتا چاہئے اور ان کے دلوں میں ای کی تمنا ہونا چاہئے۔ بماوری کے نظمہ نظرے انہیں دشمن پر قابو پانے کی کوشش کرنا چاہئے لیکن دمین کے نقطہ نظرے انہیں شہادت کے راستہ کی تمنا کرنا چاہئے۔

(اس کے بعد برنی میہ کتا ہے کہ سلطان محمود اپنے پیش کئے ہوئے اصول پر قائم رہا۔ ذمل کی عبارت میں برنی کے بیانات کا ہاریخ کے سلطان محمود کی اصل پالیسی سے کوئی سروکار نہیں لیکن وہ اس کے خود کے متعصب رویہ کی بھترین مثل ہیں)

سلطان محود کی سلطنت میں تغیر' حدیث اور تمام توجیهات تاویلات سے محفوظ فقہ کے علاوہ عوام کو دو سرے علوم کی تعلیم دینے کی اجازت نہیں تھی' مخضریہ کہ ان تمام علوم کے علاوہ جن کی بنیاد "قال اللہ" (اللہ نے فرمایا ہے) اور قال الرسول' (رسول منوع تھے۔

جس وقت سلطان محمود نے خوارزم فتح کیا تو اس نے سنا کہ وہاں معزلہ مسلک عام تھا اور بہت سے علاء معزلہ شے۔ (14) اس نے معزلہ علاء کی خوارزم سے جلاوطنی کا تھا اور بہت سے علاء معزلہ شے۔ (14) اس نے معزلہ مسلک کی تقلید کی یا اس کا نام تھم دیا۔ اس تھم کی مناوی کے بعد اگر کسی نے معزلہ مسلک کی تقلید کی یا اس کا نام بھی زبان پر لایا تو اسے باندھ کر غرنی بھیج دیا جاتا تھا۔ قتم اس خدا کی جس نے سلطان محمود کی ہر مشکل میں مدد کی کہ اگر این سینا، جس نے بونانی فلفہ کا احیاء کیا اور جو اسلامی ممالک کے تمام فلفوں کا رہنما تھا، سلطان محمود کے ہاتھوں پڑ جاتا تو وہ اس کی

بوٹی بوٹی کر دیتا اور اس کا گوشت چیلوں اور گدھوں کو کھلا آ۔ ابن سینا کو خوارزم سے رویوش ہوئے بارہ سال گزر کھے ہیں۔

جب محمود منات کا بت (سومناتھ) توڑنے گرات گیا تو اس نے سیورا (15) نام کے ایک گروہ کے بارے میں سا وہ بنیوں کی بیبوں کو بھگا لے جاتے تھے۔ (اور لوگوں کو دہریت (16) کے راستہ پر لے آتے تھے) محمود نے ان تمام لوگوں کے قتل کا تھم دیا۔

برنی اس کی تفدیق کرتا ہے کہ سلطان محمود قبر میں دو نامکمل خواہشات لے کر گیا۔ پہلی خواہش مراہ فرقوں علط ندجوں اور باطل عقاید سے پر شہر بغداد پر قبضہ کرنے کی خواہش تھی تاکہ وہ غلط اصولوں کی تعلیم دینے والوں کا فلیوں وہریوں اور شریعت کے تمام مخالفین کو موت کے گھاٹ آثار سکے۔ یہ بیان تاریخی اعتبار سے صحیح سیس ہے۔ اس کے علاوہ سلطان محمود کے زمانہ میں بغداد بدعتوں کا مرکز نہیں رہا تھا' دوسری خواہش ہندوستان پر دوبارہ مملہ کرنے کی تھی ماکہ ہندو ندہب کا پوری طرح صفایا کر دیا جائے۔ ہمارا مصنف ہمیں بتا تا ہے کہ "اگر محمود نے اپنی تمام طاقت سطوت اور اینے خدام اور سپاہ و چشم کے ساتھ ہندوستان پر ایک بار اور حملہ کر دیا ہو یا تو اس نے تمام برہمنوں کو بزور شمشیر ختم کر دیا ہو تا جو کہ اس وسیع و عریض زمین پر کفرکے احکام اور شرک کی روایتیں قائم رکھے ہوئے ہیں اس نے دو لاکھ یا تین لاکھ ہندو رہنماؤں کو موت کے گھاٹ آبار دیا ہو تا اور ہندوؤں کو قتل کرنے والی تلوار کو اس وقت تک میان میں واپس نہ رکھا ہو تا جب تک تمام ہندوستان کے علاقہ نے اسلام قبول نہ کر لیا ہو تا اور كلمه شمادت نديرُه ليا بو تا- (لا اله الا الله محمد رسول الله) كيول كه محود شافعی مسلک سے تعلق رکھتا تھا اور امام شافعی کے مطابق ہندوؤں کے لئے وحموت یا اسلام" کا حکم ہے۔ برنی کے تعصب آمیز الفاظ کا ترجمہ ور ترجمہ کرنے سے کچھ حاصل نہیں۔ ہندووں کے سلسلہ میں برنی کے دماغ میں فتور تھا۔ بسرحال اس نے اپنے تعصب کو تھیحت نمبر 11 میں اپنی پوری قوت سے پیش کیا ہے۔ لیکن ساتھ ہی یہ بے لاگ اعتراف بھی کیا ہے کہ (الف) ہندی مسلم سلاطین اس پالیسی پر نہیں چلتے ہیں جس کاوہ

خواہاں ہے اور (ب) ہندو خوش حال ہیں۔ مسلمانوں اور غیر مسلموں کے تعلقات کے بارے میں امام شافعی کے نظریات برنی کے اقوال کے بالکل بر عکس ہیں۔ امام شافعی پرامن ندہبی تعلیم کی آزادی میں یقین رکھتے تھے جو رسول کی مکہ والوں کے ساتھ صلح حدیبید کی روسے قائم ہوئی تھی۔ اس موضوع پر نھیجت نمبر 11 کے حاشیہ میں بحث کی گئی ہے)

(اس نصیحت کی وضاحت کے لئے خلیفہ ہارون الرشید اور ایک مشہور و معروف صوفی فضیل بن عیاض (17) کی ایک ملاقات کا بیان کیا گیا ہے۔ برنی اپنی زبروست لاعلمی کا مظاہرہ کرتے ہوئے ملاقات کو مدینہ میں دکھا تا ہے جبکہ اگر الیی کوئی ملاقات ہوئی بھی ہوگی تو مکہ ہی میں ہوئی ہوگی جمال فضیل رہتے تھے۔ اس کا دعویٰ ہے کہ اس نے اس ذکر کو امام اسمعی (18) کی تاریخ خلفائے عباسیہ سے لیا ہے لیکن اس میں بہت شبہ ہے کہ اسے مصنف کی تحریروں تک رسائی بھی تھی۔

محتسب 'امیرداد' معزلہ اور ابن سینا پر نوٹس '6- محتسب برنی اکثر محتسب اور ان کے فرائض کا حوالہ دیتا ہے۔ ماوردی نے اپنی الادکام السلطانی (اردو ترجمہ 'ص 376-405) میں محتسب کے کاموں اور جس طرح اس کا دفتر (دیوان احتساب) عبای خلافت کے آخری ایام میں کام کر آ تھا' اس پر گفتگو کی ہے۔ اس جگہ ان کاموں کی طرف صرف ایک صاف اشارہ کیا جا سکتا ہے۔ محتسب کی بھی محض کے مکان میں داخل نہیں ہو سکتا تھا۔ قرآن بغیر اجازت کی بھی مکان میں داخل ہونے کو قطعی طور پر منع کرتا ہے۔ وہ کسی اخل جو تحقیقات کی مرورت ہو اور شمادتوں کو پر کھنا پڑے۔ ایسے تمام معاملات قاضی کی عدالت میں جاتے مواد شمادتوں کو پر کھنا پڑے۔ ایسے تمام معاملات قاضی کی عدالت میں جاتے ہو اور الیت ہو تھو تھا۔ کے سلملہ میں محتسب کے اختیارات ثابت شدہ باتوں اور ایسے بی دو سرے معاملات کے سلملہ میں محتسب کے اختیارات ثابت شدہ باتوں کی مور کے جو رہا وہ اور دس دن) ختم ہونے سے پہلے شادی کرنے سے روک سکتا تھا۔ بلدی موت کے چار ماہ اور دس دن) ختم ہونے سے پہلے شادی کرنے سے روک سکتا تھا۔ بلدی

زندگی کے تمام اقسام کے معاملات ان کے دائرہ افتیار میں آتے تھے۔ جیسے کھام کھلا شراب نوشی کی ممافعت وکان داروں کو گلیوں میں رکاوٹیں ڈالنے اور بھیڑلگانے سے روکنا پینے کے پانی کا انظام وزن پیائش اور اجرتوں کی گرانی فلاموں اور مویشیوں کے ساتھ ظلم و تشدد کی روک تھام وغیرہ لیکن اس کے فرائض بہت کم ہی خالعتا اظلاقی اور ترغیبی نہیں ہوتے تھے۔ اس طرح شوہروں کی خواہل یوائیں اگر اس سے اظلاقی اور ترغیبی نہیں ہوتے تھے۔ اس طرح شوہروں کی خواہل یوائیں اگر اس سے ایک کرتی تھیں تو وہ صرف ان کے سربرستوں کی توجہ اس طرف مبذول کرا سکی تھا۔ ایک کرتی تھیں تو وہ صرف ان کے سربرستوں کی توجہ اس طرف مبذول کرا سکی تھا۔ کوردی اس بات کا اعتراف کرتا ہے کہ اس کے زمانے میں دفتر احتساب اپنا تمام تر اثر موردی اس بات کا اعتراف کرتا ہے کہ اس کے زمانے میں دفتر احتساب پر مقرر کرنا شروع کر دیا ہے اس لئے یہ عمدہ ناجائز روزی کا ذرایعہ بن گیا ہے۔ (ص 404)" شروع کر دیا ہے اس لئے یہ عمدہ ناجائز روزی کا ذرایعہ بن گیا ہے۔ (ص 404)" اگریزی زبان میں خاص طور سے ماوردی کی بنیاد پر محتسب کے بیان کے لئے لیوی کی کتاب سوشیالوجی آف اسلام دیکھئے (ج اول می 573-36) (ح)

6- امیرداد' برنی اور ازمنہ وسطیٰ کے دو سرے ہندوستانی مصنف اکثر امیرداد کا حوالہ دیتے ہیں جن میں سب سے اہم امیرداد بیک حضرت (مرکزی امیرداد) تھا۔ امیرداد' جو کہ ریاسی قوت کے ساتھ ایک سیکولر عمدیدار تھا' کو قاضی پر برتری حاصل تھی اور وہ ایسے مقدموں کو ہاتھ میں لیٹا تھا جن کے سلسلہ میں قاضی بے بس ہو آ تھا۔ جسے حکومت کے عمدیداران کے ایک دو سرے کے اور عوام الناس کے خلاف جرائم' ازمنہ وسطیٰ کے قانونی طریقہ کار نے ایک قاضی کے فیصلہ کی دو سرے قاضی کے بمال اپیل وسطیٰ کے قانونی طریقہ کار نے ایک قاضی کے فیصلہ کی ایول ریاست سے کی جا سکتی تھی اور کی اجازت نہیں تھی لیکن کی قاضی کے فیصلہ کی اپیل ریاست سے کی جا سکتی تھی اور اس طرح کی اپیلیں امیرداد کے پاس جاتی تھیں۔ ہندوستان کے امیرداد کے کام عبای دور خلافت کے دیوان مظالم کے کاموں ہی کی طرح معلوم ہوتے ہیں۔ لیکن تمام عمدیدار ایخ انفرادی اور مخصوص تقرری کے احکام کے بموجب ہی اپنے فرائفن کی انجام دہی اپند تھے اور یہ احکامات مقای حالات کے مطابق اکثر بدل جاتے تھے۔ (ح)

9- معزلد - ڈاکٹر ایج - ایس ہائیر کی (انسائیکلو پیڈیا آف اسلام ج دوئم' ص 787) کے مطابق "معزلہ اس زبردست کتب دینیات کا نام ہے جس نے اسلام کے نظری اعتقادات کی تخلیق کی" ایبا کما جاتا ہے کہ اس کی بنیاد واصل بن عطا اور عمرو بن عبید فرال تھی جن کی کارگزاریوں کا دور خلیفہ بشام اور اس کے اموی جانشینوں (732-73ء) کے ہم زمال تھا۔ معتزلہ عظیم عباسی خلفاء اور خاص طور سے خلیفہ مامون کی سررستی میں پورے عوج پر پنچ۔ معتزلہ نے کئی دانش مندانہ باتیں کمیں اور کئی تکلیف دہ حد تک متازع فیہ مسائل کھڑے کئے 'لیکن ایک زندہ جاوید کمتب فکر کی حیثیت سے ان کا وجود عظیم عباسیوں کے ساتھ ہی ختم ہوگیا۔

یہ روایت غالبا صحیح ہے کہ ابوالحن اشعری (935-873ء) کو تقلید پندی کے احیاء کرنے اور معتزلہ کتب فکر کو ختم کرنے میں کامیابی حاصل ہوئی ' پھر بھی آنے والی کئ صدیوں تک تقلید بیند علاء ' معتزلی نظریات کو ان کی تردید کے مظاہرہ کے خاطر دہراتے رہے۔ سلطان محمود کے دور تک معتزلہ کتب فکر بالکل معدوم ہو چکا تھا۔ برنی اپنی لاعلمی کی وجہ سے معتزلیوں کو ان نملیاں فلسفیوں اور ماہرین علوم سے خلط طط کر دیتا ہے۔ جو خوارزم میں جمع ہو گئے تھے۔ معتزلی نظریات اور ان کی تردید کا خاصا طویل ذکر شرستانی (153-1674ء) کی تصنیف کتاب الملل والنہل میں مل جائے گا۔ (فارسی ترجمہ شرستانی (4-107ء) کی تصنیف کتاب الملل والنہل میں مل جائے گا۔ (فارسی ترجمہ صورت معتزلہ رہ گئے تھے۔ (ح)

10- ابن سینا- حقیقاً کیا ہوا تھا اس کی تصویر برنی کے ذہن میں بہت مہم ہے اور اپنی تاریخوں میں اس نے بہت البردائی برتی ہے۔ چنج ہو علی سینا بن عبداللہ بن سینا جو مسلمان اطبا میں سب سے بڑا طبیب گزرا ہے ' 980ء میں بخارا کے علاقہ میں اختیا نام کے ایک گاؤں میں پیدا ہوا تھا۔ اس کا باپ سلمانی سلطنت میں مال گزاری کے محکمہ کا افسر تھا۔ اس کا طالب علمی کا دور قابل ذکر تھا۔ وہ رات میں سوتا نہیں تھا اور تمام دن مطالعہ کرتا تھا۔ اگر وہ کمی مسئلے کے سلسلے میں الجھن میں بڑ جاتا تھا تو وہ مجد میں جاکر اس وقت تک عبادت کرتا رہتا تھا جب تک کہ اس کے ذہن میں حل نہ آ جائے۔ اگر وہ کام کی ذیادتی کی وجہ سے کمزوری محسوس کرتا تھا تو قوت کے لئے دوا کے طور پر شراب بی لیتا تھا دمتام مورخین اس بات پر متفق ہیں کہ اٹھارہ سال کی عمر میں شیخ ہو شراب بی لیتا تھا دمتام مورخین اس بات پر متفق ہیں کہ اٹھارہ سال کی عمر میں شیخ ہو

على سينا نے تمام علم عقليہ اور نقليہ حاصل كر لئے تھے اور اينے تمام جمعصر علاء سے سبقت لے کیا تھا" لیکن سلانی سلطنت کا زوال ہو رہا تھا الذا ہو علی سینا باکیس سال کی عمر میں خوارزم میں آ با۔ یمال خوارزم کے شاہ علی بن مامون بن محد نے اس کا خیر مقدم كيا- جار دو سرے تمليال ماہرين علوم ليني ابو ريحان البيروني ابو سل مشي ابو نصر اور ابوالخیر عمل بھی خوارزم کے وربار میں موجود تھے۔ سلطان محمود نے خوارزم کے شاہ کے پاس ابوالفصل میکالی کو بھیج کر یہ تھم جمیجا کہ وہ تمام ماہرین علوم کو غرنی بھیج لیکن شاہ خوارزم نے میکلل وربار میں باریابی دینے سے پہلے اہرین علوم کو محمود کے پیام سے مطلع كر دما- البيروني اور الوالخيرنے غرني بھيج جانے كو فوقيت دى ليكن ابن سينا اور ابو سل نے فرار ہونے کا فیصلہ کیا۔ ابو سل قرا فعم کے ریکستان میں گری اور بیاس کی شدت سے چل با لیکن ابن سینا کسی طرح جرجان پینے کیا۔ اور وہال اس نے جرجان کے ممذب فرال روا قابوس بن دشمگیر سے المن جابی- ای دوران سلطان محود نے ابن سیناکی "لکڑی اور کلفذ" پر تصویروں کا گشت کرانے کا تھم جاری کر دیا اور ساتھ می یہ تھم بھی دیا کہ وہ جمال بھی پایا جائے گرفار کرے غزنی بھیج دیا جائے۔ ان ی من سے ایک تصویر قابوس دشمگیر کو بھیجی گئے۔ ابن سینانے یہ محسوس کرکے کہ اس کے میزبان کی تصویر سیاس طور پر زوال پذیر ہو رہی ہے۔ مغرب کی طرف مزید کوچ کیا۔ اس کی بقیہ زندگی، جو این اتار چرهاؤ میں طوفانی تھی، و یملی حکرانوں کی فدمت میں گزری- ہمیں یہ بایا جاتا ہے کہ ایک مرتبہ غصے میں بحرے ہوئے ساہوں تے جو اسے مار والنا بھی چاہے تھے اس کے مکان کو لوٹا کین اینے زمانہ وزارت میں اس نے زندگی کا بوری طرح لطف اٹھلیا غروب آفاب کے بعد وہ طالب علموں اور نملیاں علاء کو پڑھا ا تھا جواس سے درس لینے دور دراز کے مقالت سے آتے تھے۔ ان کے جانے کے بعد وہ اپنا عشائیہ مطرب شرابیں طلب کرتا۔ جب سلطان محمود اور اس ك بيني مسعود في 1029ء من عراق كي طرف كوچ كيا- اس ودت ابن سينا علاء الدوله کا وزیر تھا۔ سلطان اور وزیر دونوں ہی محمود کے خوف سے نیشایور بھاگ گئے لیکن بہت تیزی سے بوصنے والی وق کے شروع کے آثار کی وجہ سے جے اس کی موت کا باعث

بنا تھا محمود واپس ہو گیا اور مسعود کو جانشنی کے لئے لازی جنگ کی تیاری کی غرض سے اصفہان کو علاء الدولہ کے لئے چھوڑنا پڑا۔ یہ عظیم عالم سلطان محمود کے بعد سات سال تک زندہ رہا۔ "جب علاء الدولہ ہدان کی طرف چلا تو اس نے شخ کو اپنے ساتھ لیا' راستے میں شخ کو قولنج کی شکایت بردھ گئی اور ہدان پہنچ کر اس نے محسوس کیا کہ شفا نامکن تھی' اس نے مزید دوائیں لینا ترک کر دیں' اپنے کردہ گناہوں ۔ کے لئے توبہ کی' اپنے مال و اسباب کو غرباء میں تقسیم کیا اور اپنے غلاموں کو آزاد کر دیا۔ تین دن تک اس نے قرآن کی تلاوت کی اور اس کے بعد 1037ء میں رمضان کے ایک جعد کے دن وہ رحلت کر گیا۔ (دیکھئے خواند میرکی حبیب السیر اصل فاری' ج دوم' می 162-160)

شخ کی سب سے اہم تصانیف کتاب الثقا اور القانون فی الطب ہیں۔ حالال کہ موجودہ زمانے میں پہلے طبیب کی حیثیت سے اس کا احرام کیا جاتا ہے لیکن ہو علی سینا کی تصانیف ازمنہ وسطلی کے علوم کے تمام میدانوں کا احاطہ کرتی ہیں "وہ صدیوں تک اور آج بھی اسلامی شرق کے کچھ خطوں میں تمام علوم کا "الشیخ" اور "الرکیس" مانا جاتا ہے' منطق اور نظریہ علم سے متعلق مباحث میں وہ الفارانی کے بہت قریب ہے۔ اس کی طبیعیات مجموعی طور پر ارسطوکی روایت پر مبنی ہے" (انسائیکلو پیڈیا آف اسلام ج سوم' من ملے۔ (انسائیکلو پیڈیا آف اسلام ج

نفيحت 3

#### صلاح ومشورہ کے فیوض کے بارے میں

سلطان محمود کتا ہے: اے فرزندگان محمود! حبس معلوم ہونا چاہئے کہ انبیاء تمام کلوق سے بعر اور برتر ہیں اور ہمارے پیفیر محمد کا رتبہ ان سب سے بلند تر ہے۔ اور پھر بھی ان کے عقل کل ہونے اور وحی اللی کے تسلسل کے بلوجود ہمارے پیفیر کو خدا ، فیر بھی ان سے مشورہ کرد" (19) پھر آخر کس طرح سلطان ، بنیں اللی فیضان حاصل نہیں اور جن کے فیصلے ان کے بیجانی جذبات کی وجہ سے بے بختیں اللی فیضان حاصل نہیں اور جن کے فیصلے ان کے بیجانی جذبات کی وجہ سے بے اثر ہو جاتے ہیں اپنے تجربہ کار افسران اور مخلص خرخواہوں سے مشورہ کے بغیر اپنی

حومتوں کے معلمات کو انجام دیے میں کامیاب ہو سکتے ہیں؟ انسان کے جذبات کے سب سے برے مقصد خود رائی اور تسلط ہیں۔ خاص طور سے سلطانوں کے ساتھ الی بی بات ہے جن کے ضمیران کے جذبات کی زیادتی کی وجہ سے ایک ہزار پاگل ہاتھیوں کی قرت کے برابر ہو جاتے ہیں۔ لیکن اگر سلطان اپ ضمیر کے اس پاگل پن کو دیا دیتا ہے خودرائی سے کنارہ کئی کر لیتا ہے اور سلطنت کے معاملات اپ مشیروں کے صلاح و مشورہ سے طے کرنا ہے تو خدا کی عنایت و مریانی اس کی پیشانی پر درخشاں ہوگی اور اس کی بیشانی پر درخشاں ہوگی اور اس کی تمام ریاسی صمیں کامیابی پر ختم ہوں گی۔ قدیم اور جدید دونوں دور کے دانش مند لوگ اس سے واقف رہے ہیں کہ سلطنت کو آلائٹوں سے پاک کرنا کینی شورشوں کو کچلنا نربردست مہموں کا تہیہ کرنا شوابط بنانا اور ریاست کی پالیسیوں کے آخری نتائج کو کچلنا ان دانش مند اور تجربہ کار لوگوں کے مشورہ کے بغیر ممکن نہیں ہے جو حکومت کے بہنے خواہ اور سلطنت کے ختی لوگ ہیں۔

(اس کے بعد برنی حکومت کے فرائض کی ایک طویل اور تھکا دینے والی فہرست درج کرتا ہے اور بیہ کہتا ہے کہ ان کے متعلق صلاح و مشورہ ضروری ہے)

محمود نے وصلیائے جشیدی (20) میں پڑھا ہے جے جشید نے اپی اوالد کے لئے اکھا تھا: اے کیومرث (21) کے بیٹو ٹم میں سے جو باوشاہ ہیں انہیں معلوم ہونا چاہئے کہ ہمارے تیا یعنی آدم کے بیٹے شیٹ اور ان کی اوالد کو نبوت عطاکی گئی تھی جب کہ باوشاہت ہمارے جد کیومرث اور ان کے بیٹوں کو دی گئی تھی، الذا خداوند تعالی نے شیٹ اور ان کی اوالد کی النی فیضان سے رہنمائی کی ہے اور اسی وجہ سے ان کے اقوال اور افعال میں کوئی بھی غلطیاں نہیں ہیں لیکن ہمیں، جو کہ کیومرث کی اوالد ہیں اور شاہی منصب پر فائز ہیں، خدا نے حکومت کی شمشیر دی ہے اور ہمارے قلوب کی رہنمائی کے لئے اس نے ہمیں باہنر وزراء دیئے ہیں ناکہ ہم اپنی پایسی اور اپنی شمشیر کی مزبوں سے دنیا کو آباد، خوش حال اور منظم رکھیں۔ شیطان کے ورفلانے اور خود کی مزبوں سے دنیا کو آباد، خوش حال اور منظم رکھیں۔ شیطان کے ورفلانے اور خود اپنے جذبات کی ترغیب کی وجہ سے سلاطین کے فیصلوں میں زبردست کو آبیاں اور نقص رہ جاتے ہیں۔ آگر سلطان محض اپنے دماغوں میں آتے ہوئے کن ہی خیالات کے نقص رہ جاتے ہیں۔ آگر سلطان محض اپنے دماغوں میں آتے ہوئے کن ہی خیالات کے نقص رہ جاتے ہیں۔ آگر سلطان محض اپنے دماغوں میں آتے ہوئے کن ہی خیالات کے نقص رہ جاتے ہیں۔ آگر سلطان محض اپنے دماغوں میں آتے ہوئے کن ہی خیالات کے نقص رہ جاتے ہیں۔ آگر سلطان محض اپنے دماغوں میں آتے ہوئے کن ہی خیالات کے نقص رہ جاتے ہیں۔ آگر سلطان محض اپنے دماغوں میں آتے ہوئے کن ہی خیالات کے خور سلے دماغوں میں آتے ہوئے کی ترغیب کی دیائی میں دیائی میں اپنی ہوئے کی تری خیالات کے درخوال

مطابق احکام دیتے ہیں تو ان سے زبردست غلطیوں کا سرزد ہونا بھتی ہے۔ ای دجہ سے
سلاطین نے دانش مند لوگوں کو مشورہ کے لئے رجوع کیا۔ اگر ان کے یا ان کے پچھ
مشیروں کے ذبنوں میں کوئی غلط خیال داخل ہو جاتا ہے تو یہ دو سروں کے ذبنوں میں
نہیں آئے گا کیوں کہ کی غلطی پر شاذ ہی بھی انقاق رائے ہوتا ہے.... مزید برآں
سلاطین کی غلطیل اور فروگذاشیں دو سرے آدمیوں کی غلطیوں اور خطاؤں کی طرح
نہیں ہیں کیونکہ سلاطین کی فروگزاشتوں کی وجہ سے تو پوری دنیا ہی تہہ و باللا ہو جائے
گی راس کے علاوہ سلطان اپنے اعلی منصب کی وجہ سے یہ فرض کرنے کی طرف مائل
ہو گا کہ اس سے غلطی سرزد نہیں ہو سکتی) الذا دانش مندوں نے کہا ہے "سلطانوں
کے لئے کوئی رائے نہیں" (کی سلطان کو اپنی ذاتی رائے نہیں رکھنا چاہئے بلکہ اس کی

(اے فرزندگان محمود! حمیس معلوم ہونا چاہئے کہ وائش مندول نے بارہا سلطانوں اور وزیروں کے صحیح فیصلہ کے لئے (ذیل میں درج) معیار تجویز کئے ہیں۔ پہلا تو یہ کہ مشیروں کو ہر دو جانب کی بھلائی کو طحوظ رکھنا چاہئے لینی باوشاہ کی بھلائی اور ویسے ہی رعلیا کی بھلائی۔ دو سمرا یہ کہ مشیروں کو کسی مہم کی ناکلمیابی اور کلمیابی دونوں کے امکان کو مدنظر رکھنا چاہئے۔ انہیں صرف کسی ایک صورت پر ہی نظریں نہیں لگائے رہنا چاہئے۔ انہیں صرف کسی ایک صورت پر ہی نظریں نہیں لگائے رہنا چاہئے، تیرے یہ مہم کی کلمیابی سے سلطان اور اس کی رعلیا کے دین کو ضرر نہیں پنچنا چاہئے۔ چوتھا یہ کہ جو پالیسی افتیار کی گئی ہے وہ قطبی فائدہ سے ہم کنار کرے نہ کہ محض ایبا عارضی فائدہ طے جو بالا خر جانی پر ہی ختم ہوتا ہے۔ پانچواں یہ کہ فتح و کم محض ایبا عارضی فائدہ طے جو بالا خر جانی پر ہی ختم ہوتا ہے۔ پانچواں یہ کہ دوستوں کو دوست بنا لینا چاہئے اور نہ کہ دوستوں کو دشمن بنا لیا جائے۔ ساتواں یہ کہ جو بیڑہ اٹھایا گیا ہے عوام اس کی طرف کائل ہوں اور اس کی کامرانی ہے خواہاں ہوں۔ یہ نہیں کہ یہ بیڑہ عوام کو برافروختہ یا کمن ہوں اور اس کی کامیابی کے خواہاں ہوں۔ یہ نہیں کہ یہ بیڑہ عوام کو برافروختہ یا خضبناک کر دے۔ آٹھواں یہ کہ جو فیصلہ کیا گیا ہے وہ بے وقونوں ' بے عقلوں اور غلط خیالات کے لوگوں کے خیال میں غلط ہونا چاہئے جو اپنے پندار میں اسے غلط سمجھیں خیالات کے لوگوں کے خیال میں غلط ہونا چاہئے جو اپنے پندار میں اسے غلط سمجھیں خیالات کے لوگوں کے خیال میں غلط ہونا چاہئے جو اپنے پندار میں اسے غلط سمجھیں خیالات کے لوگوں کے خیال میں غلط ہونا چاہئے جو اپنے پندار میں اسے غلط سمجھیں

مسرت عاصل کرنے کے علاوہ دونوں وزیر پرانے اور نئے دور کے وزیروں کے لئے مثالی نمونہ بن گئے ہیں۔ ان کی خوبیاں اور کامیابیاں روز محشر تک انسانوں کے قلوب پر نقش رہیں گی۔ اس کے علاوہ اروشیر بابکان (25) اور نوشیرواں (26) کی ذہردست شہرت وستوں اور وشمنوں دونوں میں پھیلی طلائکہ وہ دین حق سے پھر گئے تھے۔ عرب اور ایران کی تواریخ میں لکھا گیا ہے کہ دونوں کی سلطنوں کے عروج و اقبال کی یاد' جو ابراسام اور زر بھر (27) کے وائش مندانہ مشوروں کی مربون منت تھی' نوع انسان ابرسام اور زر بھر (27) کے وائش مندانہ مشوروں کی مربون منت تھی' نوع انسان میں باتی رہے گی۔ (برنی نے اسکلے دو پیراگرافوں میں جو لکھا ہے اسے انگریزی میں زیادہ آس نورہ پر ہنی ہو' میں باتی ہے ہو فیصلہ مشورہ پر ہنی ہو' بار آور ہو تا ہے تو اس طرح کی کامیابی استدراج ہے۔ اگر اس طریقہ پر مستقل ہے بار آور ہو تا ہے تو اس طرح کی کامیابی استدراج ہے۔ اگر اس طریقہ پر مستقل ہے بار آور ہو تا ہے تو اس دنیا اور آخرت دونوں میں تباہی بھینی ہے۔ غلطی غلطی می ہے یہ کامیاب رہے تو اس دنیا اور آخرت دونوں میں تباہی بھینی ہے۔ غلطی غلطی میں ہو بعد کیا ہوا

کوئی صحح فیصلہ ناکامیاب ہے تو اس کی ناکامیابی مشیت ایزدی سے جو ژنا چاہئے)

(محمود اپنے بیٹوں کو ہدایت کرتا ہے کہ وہ دانش مند وزیر حلاش کریں) ایک سلطان کے لئے ایک ایسے دانش مند وزیر سے زیادہ باعث فخر اور امتیاز کوئی دو سرے شے نہیں ہو سکتی جے صحح فیصلہ کا فیضان حاصل ہو۔ دانش مند وزیر کے بغیر باوشاہ ایابی ہے جیسے ناکام رہتی ہے' اور بزرگ کمہ گئے ہیں کہ دانشمند وزیر کے بغیر باوشاہ ایابی ہے جیسے بغیر بنیادوں کا محل اور جیسے بغیر نمک کی روئی' اگر وزیر دانشمند ہے تو سلطان کی کم فنمی سلطنت کو جابی و بربادی کی طرف نہیں لے جاتی ہے۔ مثال کے طور پر وہ سلطان پیش کئے جا سکتے ہیں جو اپنے زمانہ طفلی میں اپنے موروثی تخت پر فائز ہوئے اور ان کے وزیروں نے سلطنت کی جابات کو چلایا لیکن اگر وزیر کی رائے میں کو بابی ہے تو سلطنت کی جابی و بربادی میں کوئی شبہ نہیں کیا جا سکا۔ آخر میں یہ کما جائے گا کہ کوئی سلطنت کی جابی و میانا جب شک کہ سلطنت کی خواص و عوام اس کی دائش مندی اور تذیر کے بارے میں متفق الرائے نہ ہوں۔ کے خواص و عوام اس کی دائش مندی اور تذیر کے بارے میں متفق الرائے نہ ہوں۔ کا خواص و عوام اس کی دائش مندی اور تذیر کے بارے میں متفق الرائے نہ ہوں۔ کا خواص و عوام اس کی دائش مندی اور تذیر کے بارے میں متفق الرائے نہ ہوں۔ مائش عربی میں لکھا ہے کہ حضرت عمرنے بارہا ممبریر کھڑے ہو کر یہ خطبہ پڑھا کس

اور آزمائٹوں کا۔ دسوال میہ کہ میہ فیصلہ تمام وانش مندوں کی منظوری حاصل کرے اور اس سلسلے میں کوئی اختلاف رائے نہیں ہو۔ سمی صحیح فیصلہ کے لئے گیارہواں معیار میہ ہے کہ اس کا نصور اور نفاذ جذباتیت کے متضاد ہو۔

آصف برخیا نے 'جو پینیبر سلیمان کا وزیر اور اس کی خالہ کا بیٹا بھی تھا اچھی صلاح کی عظمت اور وقار کے متعلق کہا ہے۔ "اچھی صلاح خدا کی اپی مخلوق پر بہت بری نہت ہے" اس کی اہمیت اس حقیقت میں پہاں ہے جو پھے واقع ہونے والا ہے وہ لوح محفوظ (22) میں درج ہے اور اس کے بارے میں ایکھے مشیروں کے ذہنوں میں المهام ہو تا ہے۔ جب تک کہ کمی انسان کو ابدی روحانی مسرت کے لئے نہ پیدا کیا گیا ہو اس کا ذہن اس صحے فیصلہ سے (خدا کے ذریعے) فیصیاب نہیں ہو گاجو دئی و دنیوی فلاح کی کا ذہن اس صحح فیصلہ سے (خدا کے ذریعے) فیصیاب نہیں ہو گاجو دئی و دنیوی فلاح کی موسی کی خرف رہنمائی کرتا ہے اور مشیروں کے لئے اس سے زیادہ بری اور کیا خوش نصیبی ہو گئی ہے اپنی بصارت اور قوت اوراک سے وہ نامعلوم مستقبل کے بارے میں اور محفوظ پر کندہ عبارت کو دیکھ لیتے ہیں' انہوں نے جو دیکھا ہے اس کے بارے میں وہ محفوظ پر کندہ عبارت کو دیکھ لیتے ہیں' انہوں نے جو دیکھا ہے اس کے بارے میں وہ دلاکل پیش کر سکتے ہیں اور اپنی اندرونی بصیرت سے وہ پہلے ہی دیکھ لیتے ہیں کہ کیا مقدور ہوا ہے۔ کیا یہ پیغبروں کے مقام کا ایک حصہ نہیں ہے۔ (23)

محمود کے فرزندوں کو معلوم ہونا چاہئے کہ اللہ کے منتب شدہ انسانوں ہیں سے دو اشخاص رہتی دنیا کے باوشاہ ہوئے ہیں۔ ایک تو سلیمان اور دو سرے سکندر۔ (24) سلیمان بقینی طور پر نبی تھے۔ البتہ سکندر کے بارے ہیں اختلاف رائے ہے لیکن اس میں کوئی شبہ نہیں کہ وہ ولی تھے کیوں کہ دونوں کے لئے فرماں روائی اپنے روحائی منصب کو بلند کرنے اور اپنی رعایا کے لئے خیر و عافیت عاصل کرنے کا ذرایعہ تھی خدا نے انہیں علی التر تیب نبوت اور ولایت کے علاوہ جو زیردست نعمت عطا فرمائی وہ ان کے کال دیانت سے مزین وزیر تھے۔ چنانچہ آصف سلیمان کا وزیر تھا اور ارسطو سکندر کا ان دونوں وزیروں کے فیطے صحح 'اور غلطیوں سے مبرا ہوتے تھے الذا دونوں سلطنوں میں بستر اور سودمند باتوں کے علاوہ کوئی دو سری چیزیں رائج نہیں ہو کیں۔ اس طرح ان میں بستر اور سودمند باتوں کے علاوہ کوئی دو سری چیزیں رائج نہیں ہو کیں۔ اس طرح ان دونوں بادشاہوں کے دور نوع انسان کی قدیم اور جدید تاریخ میں بچوبہ 'اور روحائی

شرط ہے کیوں کہ یمی دو سری خوبیوں کی بنیاد ہے خاص طور سے دانش مندوں کے قلوب میں۔

بزر چمر نے کما: پالیسی اور فیصلہ کی اصطلاحات ان سلطانوں اور وزیروں کے حوالہ اسے استعمال کی جاتی ہیں جن کے فیصلے ملک کی مہمات اور برے برے معاملات طے کرنے کے متعلق ہوتے ہیں۔ غیر سرکاری لوگوں کے فیصلوں کو جو اپنے ذاتی معاملات میں اپنے دوستوں سے مشورہ لیتے ہیں' پالیسیاں نہیں کمنا چاہئے۔ اس طرح پنجبر اور ملاطین کی اولاد کو تہیں…… برے سلاطین کی اولاد کو تو "آل" کما جاتا ہے۔ لیکن عام لوگوں کی اولاد کو نہیں…… برے برے سلطانوں نے مشوروں کے سلسلے میں کئی شرائط کی پابندی کی ہے اور اس معاملہ بین بہت محاط رہے ہیں۔ الندا ان کے مشیروں کی رائے شاذ ہی بھی غلط ثابت ہوئی ہے۔

مشورہ کی پہلی شرط ہے مشیروں کی رائے کا صاف گوئی ہے اظمار بینی مجلس رائے (28) میں تمام مشیروں کو چاہئے کہ ان کے زہنوں میں ملکی مہمات کے نفاذ کے سلسلے میں جو بھی خیال آئے اسے اور اپنے خیالات کے حق میں معقول وجوہات اور ولائل کو بلا خوف و خطر بیان کریں اور آپس میں بے لاگ تبمرہ کریں۔ بالا نز جب ان کے ذہن متفق ہو جائمیں اور کوئی اعتراض باقی نہ رہے تو انہیں اپنی پالیسی کے نفاذ میں جث جانا چاہئے۔ اسے مشاورتی طریقہ کار میں ''توفق آراء'' کما جاتا ہے۔ کسی بھی فیصلہ بر اس وقت تک بحروسہ نہیں کیا جا سکا۔ جب تک کہ اس پر اتفاق رائے نہ ہو جائے۔

دوسری شرط مشیروں کی خدمات مستقل قرار دینا چاہئے اور انہیں اپنے تجربہ اپنی وفا شعاری اور انہیں اپنے مشیروں کی خدمات مستقل قرار دینا چاہئے اور دوسرے کو تقریبا ہم پلہ ہونا چاہئے۔ اگر ایک مشیر فہم و ذکاوت میں پورا ہے اور دوسرے ناقص ہیں ایک برے رہبہ پر ہے اور دوسرے معمولی رتبوں پر تو ایسی صورت میں جو فیطے لئے جائیں گے ان میں ناموزونیت کا خطرہ ہوگا۔

تیسری شرط 'تمام مشیرول کو سلطنت کے اسرار و رموز سے واقف ہونا چاہئے اور

طرح میں اللہ کا شکر اوا کروں کہ اس نے مجھے پنیمبری سلطنت کا حکمرال بنایا اور ظافت کے معاملات میں اتنے زیاوہ عظیم الرتبہ صحابہ (جن میں سے ہر ایک بنی اسرائیل کے انبیاء کی طرح ہے کیوں کہ ان کے قلوب پر پنیمبر اسلام کی قربت حاصل ہونے کی وجہ ساملات ربانی کا نزول ہو تا ہے) میرے مشیر کار بن گئے ہیں۔ رب نے مجھے ان کے مشورے سے رسول اکرم کے دین اور سلطنت کے معاملات طے کرنے کے قابل بنایا میں اور اس نے انہیں میرے لئے مہوان اور مشفق بنایا ہے تاکہ ملک کے معاملات سے متعلق اگر ان کے وہنوں میں کوئی خیال آئے تو وہ اسے مجھ سے پوشیدہ نہ رکھیں۔"

زمانہ قدیم کے وزیروں نے اجھے مشیروں کے لئے کچھ معیار تجویز کئے ہیں۔ پہلا ہے خوف خدا۔ اگر مشیر میں بلا کا تمرد ہے اور خوف خدا نہیں تو اس پر صحیح فیصلہ کا تبھی القانہیں ہو گا جو اچھے اور قطعی نتائج کو جنم دیتا ہے۔ دوسرا ہے قدیم سلطانوں کے بارے میں علم۔ مشیر کو قدیم سلاطین کے حالات اور ان پالیسیوں کا علم ہونا چاہئے جن کی وجہ سے وہ آفات سے بچا رہا۔ اگر اسے یہ علم نہیں تو اس کا فیصلہ ناقص ہو گا۔ تیرا ہے ایک معتبر عمدیدار کی حیثیت سے ملی معاملات کے بارے میں عملی واتفیت-اس طرح کا تجربہ فیصلہ کو پختگی بخشا ہے۔ چوتھا ہے مکمل سوجھ بوجھ' زہین ہخص تھوڑے سوچ بچار سے بید دریافت کر لیتا ہے کہ اس کے مقاصد کس طرح حاصل ہول گے۔ اگر کسی مخص میں صبح مردم شناسی کی صلاحیت نہیں ہے۔ تو وہ حکومت کی مهمات کے فرائض کے سپرد کرنے میں زبردست غلطیاں کرے گا۔ پانچواں ہے حرص کی كى\_ أكر كهيں مشير حريص اور لالحي ہو تو اس كے حرص كى وجد سے اس كے ذہن ميں صیح فیصله کا القانهیں ہو گا۔ چھٹا معیار یہ ہے که مشیر راسخ القلب اور بیدار مغز ہو' کمزور قوت ارادی اور ست ذہن والوں کے قلوب میں صحیح فیصلہ کا خیال نہیں <sup>آتا</sup> اور نہ ہی بزدلوں کو اس کا القاء ہو تا ہے۔ ساتوال میہ ہے کہ مشیر کار میں عزت نفس' فیاضی اور عفو و در گزر ہونا چاہئے۔ ناعاقبت اندیش اور خوددار لوگوں سے صحیح فیصلہ کی توقع نہیں کی جا کتی۔ آٹھواں یہ ہے کہ ہر مشیر کے لئے سلطان کی سی اطاعت ایک ناگزیر

ان میں سے کوئی بھی ایبا نہ ہو جس پر اعتاد نہ کیا جا سکے۔ اگر کسی مثیر کو سلطنت کے اسرار کے متعلق معلومات نہیں ہیں تو وہ کسی صبح فیصلہ پر نہیں پہنچ پائے گا جیسے کہ کوئی طبیب مریض کی بیاریوں اور ان کی صبح علامتوں کی تشخیص کے بغیر کوئی مناسب علاج تجویز نہیں کر سکتا۔

چوتھی شرط مشیروں کو اس کے علاوہ کہ انہیں سلطان منتخب کرتا ہے اور وہ اس کی قربت میں رہتے ہیں۔ ان کی زندگیوں اور عمدوں کے تحفظ کی پوری صانت ہوئی چاہئے گاکہ وہ مجلس رائے میں خوشاد کی طرف رجوع نہ کریں۔ انہیں اپنے اصل خیالات کا بہت کھل کر اظہار کرنا چاہئے اور انہیں اس کا یقین ہونا چاہئے کہ ان کی آزادانہ مختگو ان کی وفاواری کو اور زیادہ قائل کرائے گی۔ انہیں سلطان کی بدمزاتی سے خانف ہونے کی کوئی ضرورت نہیں کیونکہ جب تک سلطان کا خوف ان کے سینوں کو قرآ مروز آ رہے گا قو سی صلاح ان کے قلوب سے نکل کر ان کی زبان پر نہیں آئے گی۔

یانچیں شرط' سلطان کو (شروع میں) مجلس خاص سے اپنے خیالات پوشیدہ رکھنا چاہئے' پہلے تو اسے اپنے مشیروں کے خیالات سے واقف ہونا چاہئے' ان کے نظریات سنتا چاہئے جن کا وہ اظہار کرنا چاہئے ہیں اور ان کے فیصلہ کا انتظار کرنا چاہئے' اگر سلطان مجلس خاص میں اپنے خیال کا اظہار کر کے ہی شروعات کرتا ہے تو مشیر ضرور ہی 'طوعا" و کرہا" اس کے فیصلہ کی تعریف کریں گے اور اپنے خود کے نظریات کو دبا دیں گے۔ کسی کو بھی سلطان کے فیصلہ کی مخالفت کرنے یا اس کے خلاف دلائل پیش دیں گے۔ کسی کو بھی سلطان کے فیصلہ کی مخالفت کرنے یا اس کے خلاف دلائل پیش کرنے کی جرات نہیں ہوگی' تجربہ نے اس حقیقت کو صبح جابت کردیا ہے۔

چھٹی شرط' مکلی معالمات پر محفظو صاف ترین وقت پر ہونا چاہئے' خاص طور سے محفظی شرط' مکلی معالمات پر محفظو کے محفظو کھانے اور پینے سے پہلے ہونی چاہئے۔ بہت سے سلطان صلاح و مشورے کے دنوں میں روزہ رکھنے کو کہتے تھے۔ اس امید پر کہ ان کے قلوب میں صحح فیصلہ کا القا ہو سلطان اور ان کے صلاح کار خدا رسیدہ بررگوں کے مزاروں پر حاضری دیتے تھے۔ انہوں نے خیرات تقسیم کر کے اور خدا سے

گریہ و زاری اور دعاء کر کے مدد اللی طلب کی۔ وہ ان مشوروں کو بے کار رسمی کارروائی نہیں سجھتے تھے بلکہ حکومت کے تمام کاموں کی روح روال خیال کرتے تھے۔ اور آخر میں یہ کہ ایسے لوگ جو یہ نہیں جانتے کہ مناسب فیملوں کا کیا مطلب ہو تا ہے اور جو اس حقیقت سے واقف نہیں ہیں کہ افسران کے زبن اجھے اور برے کا فیملہ کرنے کے سلملہ میں المام ربانی سے فیفیاب ہوتے ہیں' انہیں مجلس خاص کے قریب نہیں میکنے دینا جائے۔

ساتویں شرط' اگر مشیروں کا "توفق آراء" ان کی ہوائے نفس کے مخالف نہیں ب اور ان کے فیملہ کے نفاذ میں خطرے پیش آتے ہیں تو اس انفاق رائے پر احتیاط سے از سرنو غور کرنا چاہئے۔ یہ بات ذہن نشین رکھنا چاہئے کہ کوئی ایبا فیصلہ نقائص سے خلل نہیں ہو گا جو کہ ہوائے نفس اور زبن کے لئے خوش نما طریق کے موافق ہے۔ مشوروں کے متعلق اس بار کمی کو سمجھنا خواہشات کے مارے ہوئے حریصوں کی قوت اوراک سے باہر کی بات ہے۔ صرف ژرف نگاہ وزیر بی اسے سمجھ سکتے ہیں۔ سلاطین سے جو بھی غلطیال سرزد ہوئیں وہ صرف اس حقیقت کی بناء پر کہ ان کے فیطے ہوائے نفس سے میل کھاتے تھے۔ اور اس وجہ سے بهتر اور خوش آئند نظر آتے تھے لیکن چوں کہ جن فیصلوں کو وہ بهتر سمجھتے تھے وہ حقیقاً غلط ثابت ہوئے اور وہ اپنے مشیروں کی خوبیاں اور خامیاں پہچاننے میں ناکامیاب ہو گئے تھے الندا وہ ناعاقبت اندیشانہ اور غلط فیملوں پر چل کر اپی سلطنوں کو حوادث کی نذر کر کے خم ہو گئے۔ ابھی کہی متی صورت حال کے بارے میں طویل تشریحات دی جا سکتی ہیں لیکن اس جگہ اختصار کی خاطریں نے صرف اتنا ہی لکھے دیا ہے .... (اگلے دو پیراگراف چھوٹی ہوئی جگہوں کی دجہ سے بے کار ہیں لیکن بچے مجلول سے معلوم ہو تا ہے کہ وہ صرف پہلے ہی کی تكرار تھے۔ يه مرايت سلطان محمود كى مدح وستائش ير ختم ہوتى ہے)

(اس ہدایت کی کہلی مثل کے سلسلے میں برنی کی خلیفہ حضرت عمر کی بزرگ صحابہ سے حکومت کے معالمات میں مشورہ لینے کی مشہور و معروف پالیسی کا حوالہ رہتا ہے۔ وہ واقدی (29) کی آریخ مختر کی بنیاد پر ایک خاص واقعہ کا بھی حوالہ رہتا ہے۔ جب ابو

عبیدہ ثقفی کو' جے ایرانیوں کے خلاف ایک لشکر کے ساتھ بھیجا گیا تھا' فکست ہوئی اور وہ جنگ میں کام آ گئے تو خلیفہ کو اس شامت اعمال پر تکلیف کا اتنا زیادہ احساس ہوا کہ انہوں نے بذات خود ایرانیوں کے خلاف جنگ کی کمان سنبھالنے کا فیصلہ کیا' لیکن بزرگ صحابہ کے اصرار پر انہوں نے اس معالمہ پر مختلکو کی اجازت دے دی اور یہ طے بایا کہ سعد بن وقاص (30) کو سبہ سالار بنایا جائے۔ سعد نے ایرانیوں کو تادسیہ کی مشہور جنگ میں فکست دی (نومبر 635ء) اور ایران کے دارالسلطنت مدائن پر قبضہ کر لیا۔

(دوسری مثل اس کے بر عکس ہے۔ معلویہ کے ظاف جدوجمد کے دوران خلیفہ حطرت علی نے مدید سے کوفہ کی جانب کوچ کرنے کا فیصلہ کیا۔ پچھ مقتذار محلبہ نے جن میں برنی سعد بن وقاص 'عبداللہ بن عمر' عثان بن زید' مغیرہ بن شعبہ اور ابو ابوب انساری کے نام گنائے ہیں' خلیفہ حضرت علی کے کمہ جانے کی مخالفت کی لیکن وہ انہوں نے ان کے مشورہ پر عمل نہیں کیا۔)

هیحت 4

عرم ورست اس کے اور استبداد اور سیش کے درمیان فرق کے بارے میں

عزم درست خلعت سلطانی اور شاہی پوشاک ہے اور فدہی سلطانوں کی فئی اصطلاح میں عزم درست استبداد اور مطلق العنانی سے بہت مختلف ہے حالال کہ وہ کیسان نظر آ کے ہیں۔ (31)

وہ حکرال جننوں نے ہمارے زمانے سے پہلے دنیا کو اپنے عدل اور مہانی سے محفوظ اور منظم رکھا ان کا کمنا تھا کہ عزم درست حکومت کی ایک لازی شرط ہے۔ اگر کوئی سلطان حکومت کی مہموں میں عزم درست دکھا آ ہے اور انتظام معاملات میں کی کمزوری یا بدنظمی کا وخل نہیں ہونے دیتا تو اس کے منصوبے بہت جلد اور بہ آسانی پورے ہو جائیں گے۔ اس کے علاوہ اس کے دوستوں اور دشمنوں کے قلوب میں اس

کی عظمت اور زیادہ مضبوطی سے بیٹھ جائے گی- اس کے ارادہ میں یقین ، جو مکلی معللات کا ستون ہو تا ہے ، دور اور نزدیک کے لوگوں کے زہنول میں زیادہ گرائی سے نقش ہو جائے گا' اس کے حریفوں کو اس سے جو خوف ہو گا اس میں کی نہیں آئے گ اور محکومین کو یہ یقین ہو گا کہ اگر سلطان نے ایک مهم چلائی ہے تو وہ اسے بورا کئے بغیر اس سے اپنا ہاتھ نہیں کھنچے گا۔ سلطان کی قوت ارادی میں عوام کا یہ احتاد انتظامیہ کے لئے بت مفید ہے اس کے برعکس آگر سلطان کو ارادہ میں کمزوری کی شہرت مل جاتی ہے اور معاملات کی انجام وہی میں اس کا پس و پیش اور غیر مستقل مزاجی عوام کے سلمنے آ جاتے ہیں تو اس کے خیر خواہوں کا اس کی مریانیوں کے قیام و بھا یہ سے اعتماد اٹھ جائے گا' اس کے دشمنوں کو اس کا کوئی خوف نہ رہے گا۔ رعیت کو اس کے احکام اور امتاعات پر مناسب عملدر آمد کے بارے میں کوئی یقین نہیں ہو گا، عوام کو اس کے اقوال و افعال کا کوئی احرّام نہیں رہے گا اور اپنے ہم رتبہ لوگوں میں اس کا کوئی و قار نہیں رہے گا۔ فارسی لفظ عزم کے معنی "کمی کے رخ کو عمل کی طرف موڑنا" ہیں اور عزم' اور قصد' مرادف اصطلاحات ہیں۔ اگر کوئی مخص اینے رخ کو کمی عمل کی طرف كرليتا ب تويه كها جاتا ب كه اس في "موم كرليا ب" يا اس في قعد كرليا ب اب "عزم" یا "قصد" اچھ یا برے کے لئے ہو سکتے ہیں ، فلاح یا انتشار یا پجردیی یا دنیاوی معاملات کے لئے بھی ہو سکتے ہیں اور اس کا نتیجہ مفید یا مفز پھیے بھی ہو سکتا ہے ' ممکن یا ناممکن چیزوں مشکل مهملت یا سل معللات کے لئے بھی فیصلہ کیا جا سکا ہے' اس سے خوش حالی بھی آ سکتی ہے اور جابی بھی' شمرت بھی مل سکتی ہے اور بدنامی بھی' نفع نقصان کچھ بھی ہو سکتا ہے بہ الفاظ دیکر خیال "ارادہ" کا کوئی اخلاقی وصف نیں ہو تا لیکن جب بید واقعقا عملی طور پر سرگرم ہو تا ہے تو بید اچھایا برا ہو سکتا ہے۔ اب سنئے سلطانوں نے اپنے "عرم" کے بارے میں اپنے ذہنوں میں اس طرح تصویر قائم کی ہے۔ کوئی بھی چیز جس کا وہ قصد کرتے ہیں' اس پر قائم رہتے ہیں اور ترک نہیں کرتے وہ ان کے لئے عزم سلطانی ہے لینی جب سلطان کی چیز کا قصد کر لیتے ہیں تو اس سے بھی رخ نہیں موڑا جانا ہے یا موڑا جاسکا ہے جس طرح کہ کوئی تقدیر کے فیصلہ سے منہ نہیں چرا سکتا اور شیطان نے ان کی واڑھیوں اور مو چھوں کا مضحکہ اڑایا ہے اور ان کے تاریک زہنوں میں بیہ بات بٹھا دی ہے "تم اس زمین کے خدا ہو تہیں اپنے عزم سے نہیں ہٹنا چاہئے کیوں کہ آگر تم اپنا عزم بدلو کے تو لوگ خداؤں کی حیثیت سے تمماری پرستش نہیں کریں گے۔"

پھر سنے کہ سلطانوں کے ہر ایک عزم کو' اگر اس کا مقصد بھڑی' فلاح و بہود اور نیک نامی ہے یا یہ فائدہ مند مقاصد کے لئے ایک آلہ ہے بشرطیکہ باوشاہ کا مقصد ممکنات کی حدود میں آیا ہے' عزم درست سمجھتا چاہئے۔ اس طرح کے قصد میں ثابت قدی ان کے لئے باعث فخرنی ہے' اس کے برعکس ' سیش ' اور 'استبداو' کی اصطلاحات ان تمام شاہی عزائم کے لئے استعال کی گئی ہیں جن کا مقصد ضرر رسال یا خزاب ہوا ہے یا پھر جنیس حاصل کرنا ناممکن رہا ہے یا جو حقیقاً تباہی' عوام کی نفرت' مصیبت اور آفت کا باعث بنی ہیں' یہ صحح کھا اور کما گیا ہے کہ اس طرح کے سیشمنہ اور استبدادانہ عزائم ترک کرنا سلطانوں کی ذہبی آبرو کی بنیاد ہے اور دین اور ملک کے بلند رتبہ لوگوں نے اسے ارادہ کی کمزوری سے تعبیر نہیں کیا ہے اس کے باوجود آگر کوئی مسلمان سلطان اپنی بے خوفی کی وجہ سے اپنی ناقص اور مصر عزائم پر مستقل جما رہا ہے اور مطلق العنانوں اور فقیوں (32) کے نقوش قدم پر چلا ہے تو عالم اسلام کے علاء دین اور دائش مندوں نے اسے " نبیں کما ہے۔ "منام درست" نہیں کما ہے۔

سلطانوں کا یہ فرض ہے کہ کسی مہم یا پالیسی کے بارے میں اپنے ذہنوں کو تیار کرنے سے پہلے اور عوام میں ان کی اشاعت کرنے سے پہلے اس کی کامیابی اور عوام میں ان کی اشاعت کرنے سے پہلے اس کی کامیابی اور بخوبی نے آثار اور اپنے خود کے رتبہ' ذہب' ملک' فوج اور عوام پر اس کے اثر پر بخوبی غور و فکر کریں۔ اپنے مشیروں کے ساتھ رازدارانہ نشتوں میں اسے مہم کے تمام رخوں پر گفتگو کرنا چاہئے جیسے اس کا آغاز اور انجام' اس کے مغمی اثرات' اس کی سولت اور اس کی مشکلت اور استقلال اور بسپائی کے متباول نتائج آیا اچھے مقاصد کے لئے ان کی مہملت ممکن ہیں اور انہیں عبور کیا جا سکتا ہے یہ معلوم کرنے کے لئے ان کی مہملت ممکن ہیں اور انہیں عبور کیا جا سکتا ہے یہ معلوم کرنے کے لئے انہیں بصیرت کی نگاہیں استعمال کرنا چاہئے اور نہ کہ و حشناک اور حاکمانہ نگاہوں سے

جو بیشہ آخری نتائج کے لئے بند رہتی ہیں۔ انہیں یہ بھی یقین کر لینا چاہئے کہ وانش مند لوگ انہیں نامکن تو نہیں سجھتے یا ان کے پورا ہونے کے خیال سے ارز تو نہیں جاتے ہیں۔ اس طرح کی کمی مہم کو چلانے کے سلسلہ میں سلطانوں کو اپنے عزم کا عام اعلان کر دینا چاہئے' اس پر ثابت قدم رہنا چاہئے اور کوشش اس بات کی کرنا چاہئے کہ ان کے اغراض و مقاصد جتنی جلد ممکن ہو سکے حاصل ہو جائیں آگر انہیں اپنا تمام فزانہ بھی خرچ کرنا پڑ جائے تو انہیں خرچ کر دینا چاہئے آکہ وہ "عزم سلطانی" کے اصول کو مناسب موقع پر افتیار کر سکیں....

عالم اسلام کے سلطانوں کو مہمات اور اینے معاملات کے انظام کا قصد کرتے وقت پیغیراور خلفاء راشدین کے "عزائم" اور "قصدول" پر نظر ڈالنا چاہے۔ انہیں قرآن کی آیات اور حدیث میں آنے والے "نائخ" اور "منسوخ" کے اصول پر بھی نظر رکھنا چاہئے- (33) ہمیں یہ سوچنا ہے کہ شریعت کے احاطہ تک میں 'جے اللہ کی ذات کے علادہ کی دو سرے سے منسوب کرنا کفر ہو گا احکام منسوخ کئے گئے ہیں لعنی اصل احکام منسوخ کئے گئے ہیں اور لوگوں سے نے احکام کی تغیل کرنے کو کما گیا ہے۔ شاہی مشورول کا مقصد دین اور ملک کی فلاح و بہبود ہے۔ قادر مطلق اللہ تبارک و تعالی قرآن میں فرماتا ہے "ہم کی آیت کو منسوخ نہیں کرتے یا اسے بھلا نہیں دیتے ہیں (بلکہ) اس کے مقابلہ میں بمتریا ای طرح کی ایک لے آتے ہیں (34) اگر کوئی سلطان عوام کی بھلائی کی خاطر اپنی مهم اور قصد کو ترک کر دیتا ہے اور ''عزم شاہی'' کے غلط نظریہ کی رو سے کئی مطلق العنان اور طالم و جابر فرماں روا کے طریقہ کو اختیار نہیں كريا ہے تو اسے ارادہ كى كمزورى كے لئے مورد الزام نہيں تھرايا جا سكا۔ اس ك برعكس أكروه اين موائ نفس كو اين مهمات كا قائد بناتا ہے ، جب كه اس كى بادشاہت کی عظمت اور قوت جواب میں اس کی ہوائے نفس کو مضبوطی بخشی ہے اور وہ الیم مهملت چلاتا ہے جو اس کے اور عوام کے زوال کا باعث ہوتی ہیں تو اس طرح وہ اپنے بی ہاتھوں سے اپنی اور اپنے عوام کی بلی چڑھا دے گا۔ تب پھر "عزم سلطانی" کا نظریہ اس دنیا میں یا اس کے بعد آخرت میں اس کے کس کام آئے گا؟ پھر بھی اگر سلطان اپنی بھلائی اور عوام کی بھتری کے لئے کوئی مہم شروع کرتا ہے

وہ اپنے قصد میں ڈھیلا پر جاتا ہے اور اپنی مہم کو ترک کر دیتا ہے تو اسے بلا شک و شبہ کنور ارادہ کی شہرت ہی ملے گی۔ اس کے بعد کسی کو بھی اس کی مہمات میں کوئی مزید اعتماد نہیں ہو گا اور اس کے وقار کو تھیں پنچے گی کیونکہ آئندہ عوام کے قلوب پر اس کے احکام کا بہت ہلکا اثر ہو گا۔

اس تھیجت کے سلسلے میں سے مثالیں دی گئی ہیں:

1- امام واقدی کی تاریخ کی بنیاد پر خلیفہ حضرت ابو بکر کے اس بہت وانش مندانہ اور مدبرانہ فیصلہ کا حوالہ دیا گیا ہے کہ "مرتدین" کے ساتھ کوئی مصالحت نہ کی جائے۔ حدد م

2- خلیفہ معظم نے بازنطینیوں سے عمریہ کو حاصل کرنے میں جس عزم کا مظاہرہ کیا اسے پند کیا گیا ہے۔ تاریخ خلفائے عبای کی سند پر اس واقعہ کو نقل کیا گیا ہے۔ (36)

3- ثاله باری کے باوجود سومناتھ کے لئے کوچ کرنے میں محمود کا استقلال۔ (37)

4- شاہ ایران خسرو پرویز (38) کا رسول عربی کے ساتھ گتاخانہ رویہ۔ شاہ ایران
نے اپنے وزیر کی اس صلاح کو پرے ڈال دیا کہ رسول اکرم کو تنما چھوڑ دیا جائے اور
اس کی بجائے رسول اکرم کی گرفتاری کا حکم دیا جس پر عمل کرنا ناممکن پایا گیا۔ پیشتراس
کے کہ معاملات اور آگے بردھتے خسرو پرویز کو اس کے بیٹے نے موت کے گھاٹ اتار
دیا۔

5- بزید بن معاویہ کا اپنے مشیروں کی صلاح کے خلاف مدینہ میں تعینات اپنے ماتحت عمد یداروں کو میہ تعینات اپنے ماتحت عمد یداروں کو میہ تھی دینا کہ وہ امام حسین من عفر اور عبداللہ بن عباس سے بیعت لیں۔

نفيحت 5

سلطان کے عدل کے بارے میں

سلطان محمود نفیحت کرنا ہے: اے محمود کے فرزندو! تہیں معلوم ہونا چاہئے کہ

آدم کے وقت سے لے کر ہارے زمانہ تک تمام قدیم اور جدید ملتوں کے خواص و عوام اس خیال سے متفق ہیں کہ عدل ند بب کی اور ند بب عدل کی ضروری شرط ہے۔ کیونکہ بنی آدم ایک دوسرے سے تعلق رکھے بغیر نہیں رہ سکتے۔ اور ان آپی میل جول میں کوئی مخص طاقت ور یا کمزور' مسلم یا غیر مسلم' عقاند یا احمق' تعلیم یافتہ یا جلل' شری یا دیماتی' مقیم یا مسافر' چال بازیا سیدھا سادہ' حکرال یا محکوم' نابالغ یا بالغ ہو سکتا ہے۔

اب ملاحظہ ہو کہ عدل الیا میزان ہے جس پر لوگوں کے اچھے یا برے فعلوں کو جانچا جا سكتا ہے عدل صحح اور غلط دعووں كے درميان تميز كريا ہے عدل ظلم تشدد زبردسی غبن اور لوث مار کو فاش کر دیتا ہے۔ المذا عدل کے بغیر لوگوں کے معاملات میں الشحام نہیں ہو سکتا۔ کوئی بھی دین 'جو احکام اللی کی بنیاد پر قائم ہے عدل کے بغیر نہیں چل سکتا۔ قدیم اور جدید دونوں دور کے مفکرین نے کما ہے کہ خرجب اور عدل جرواں ہیں۔ یہ اس کئے کہ قیامت کے روز دولت' جائداد' عورتوں' غرباء کے بچوں' مطیع و مجبور' نوجوان' منکسراور بے بار و مددگار لوگوں کی حفاظت کی غرض سے عدل ظالم' جابر اور طاقت ور' غبن کرنے والوں' لوث کھوٹ کرنے والے باغیوں' غداروں' اباحنیوں (39) اور کافروں کے بازو کاٹا ہے۔ عدل فرہی منشور کے ذریعہ ظلم و جرکی روک تھام کرتا ہے۔ آگر زمین پر عدل و انساف نام کی کوئی شے نہیں ہو تو زر اور زن كى اباحلت ہو جائے گى- دو افراد كى الماك كے درميان تميز باقى نہيں رہے گى كوئى وقت یا جگہ افرا تفری سے خالی سیس رہے گی اور کوئی ابن آدم اپنے کوشے میں عافیت سے پانی کا ایک پیالہ نہیں بی سکے گا۔ یا ایک رات بھی ٹائلیں پھیلا کر اور بے خطر نیند نمیں کے سکے گا۔ اور آخر میں زبردست بحران اور اہتری کی وجہ سے دنیا سے خوش حالی ختم ہو جائے گی۔

ایک طاقت ور اور مقتدر حکمرال کو عوام میں عدل قائم کرنا چاہئے' کیوں کہ اگر اس سرزمین کے تمام دانش مند بااختیار مصنفین کے بغیر ہی محض پالیسی یا عقل کے

فرمان کے ذریعہ کسی دیمات یا مکان کو چلائیں کے تو انہیں کامیابی نہیں ہوگے۔ عدل معاشرتی تظیم اور شری نظم کی بنیاد ہے اور عوام میں مضبوط حکرال اسے انجام دیتا ہے عدل قائم کرنے کی ضرورت ہی سلطانوں کی برتری اور ان کے افتیارات اور عقمت کا می جواز ہے۔ اپنے شای افتیارات اور جاہ و جال سے بی سلطان طاقتوروں کو عوام کے ساتھ اپنے لین دین میں زیادتی کرنے سے روک سکتا ہے اور اس کے بعد بمتر فرقے تسکین قلب حاصل کر سکتے ہیں۔ اور ہر مخص اپنے کو اپنے فن 'پیشہ اور مرز بسر کے ذریعہ کے لئے وقف کر سکتا ہے اور اس طرح دنیا آباد اور خوشحال ہو سکتی ہے' عدل کے بغیر کوئی بھی مخص دو سرے مخص کی مدد نہیں کرپائے گایا اسے بچانہیں پاتے گا۔ اور کوئی بھی مخص ایے کام سے کسی قتم کا نفع نیس اٹھا پاتے گا۔ آخری بات یہ کہ آگر لوگوں کے معالمات کو "مركز" میں مظلم شیں کیا جاتا ہے تو وین كامول يا اسلای احکام میں کوئی استحکام نہیں ہو گا اور سزا و جزا سے کوئی نتیجہ عاصل نہیں ہو گا۔ مزید ید که نوع انسان کی تخلیق کا مقصد الله کی عباوت تھا۔ جیسا کہ قاور مطلق الله تبارک و تعالی نے قرآن میں فرملیا ہے ، ہم نے انس و جن کو اس کے سوائے پیدا سیس کیا کہ وہ جاری عباوت کریں" (40) (برنی یمال ایک نظریہ کا حوالہ دیتا ہے ،جس کی بعد میں اس نے تفصیل سے وضاحت کی ہے کہ اسلام نے جن صفات کو دلنشیں كيا ہے وہ ان خصوصيات كے براہ راست ضد بين جنميں ايك سلطان كو اين فرائض كو مناسب طریقے سے بھانے کے لئے اپنے اندر پیدا کرنا بی ہے۔ یہ خصوصیات صفات الی سے ملی جلی ہیں۔ الذا سلطان اینے لئے صفات اللی کا دعویٰ کرتے ہیں اور برنی ك خيال من اس طرح ك وعويدارون ك لئ مناسب جكه " تاركي ور تاركي" ہے۔ اب آگر کھ علاء (41) دین مسلم سلاطین کے لئے صفات النی کے دعویٰ کو جائز خیال کرتے ہیں تو اس کا جوازیہ ہے کہ سلطان لاچاروں کی مرد کر سکتا ہے اور مجبور و مظلوم لوگوں کے مطالبات بورے کر سکتا ہے۔ سلطان کے افتیار و اقتدار کی وجہ سے عدل کا نفاذ نقط کمل تک پنچا ہے۔ کی باغی یا غدار کو کمزور و لاجار پر ظلم کرنے کی اجازت نیں دی جاتی ہے۔ ایمان اور شریعت کو چھٹرنے والوں کو کچل دیا جاتا ہے اور انہیں

ذلیل و رسوا کیا جاتا ہے' شاہی احکام بمتر فرقوں پر نافذ کئے جاتے ہیں اور سلطان کے صحیح احکام کے باعث اسلام کی شان بلند ہوتی ہے اور اس طرح ندہب کے احکام کی بدولت نظم عالم کو قیام و بقا حاصل ہے۔

چوں کہ تمام نیکیاں 'عبدات اور بھلائی اور مہلائی کے کام صرف عدل کے نفاذ سے بی ممکن ہو پاتے ہیں۔ اس لئے رسول اکرم نے فرمایا ہے: "ایک لور کا انصاف سر سال کی ریا ضول سے بہتر ہے۔" اس طرح کا مبافہ دین کے کسی دو سرے کام کے لئے استعمال نہیں کیا گیا ہے۔ علاوہ ازین کیوں کہ سلطان کے عدل بی نے تمام نیک کاموں کو ممکن بنایا ہے۔ اس لئے سلطان کے نام میں ایک جزائے الی لکھا گیا ہے جو کہ لوگوں کے اپنے نیک اعمال کے دربیہ حاصل کئے ہوئے اجر کی مجموعی تعداد کے برابر ہے اور اس اجزا میں تغیر نہیں اور وہ کی بھی صورت میں اس سے محروم نہیں ہو گا۔

افلاطون الی (42) نے کہا ہے: سلطان اپنے اقدار کی قدر نہیں جانتے ہیں جو کہ ایک عظیم نمت ہے۔ وہ اپنے منصب اور اس کی نبیت سے حاصل ہونے والے افقیارات کو محض دنیاوی خواہشات کی تسکین اور زندگی کے ان لطائف اور لذتوں کو حاصل کرنے کے لئے استعال کرتے ہیں جن کے سلسلے میں وہ وحثی جانوروں اور درندوں کی طرح ہو جاتے ہیں۔ لیکن جس وقت افقیارات سلطانی کو خواہشات کی تسکین کے لئے استعال کیا جاتا ہے تو سلطان اس قدر اپنی ہوائے نفس کے قابو میں آتکین کے لئے استعال کیا جاتا ہے تو سلطان اس قدر اپنی موائے نفس کے قابو میں آفس کی وجہ سے اور افتیارات کا تجاوز کرکے وہ صرف اپنی مرضی سے عمل پیرا ہوتے ہیں۔ آئم عدل عامہ باوشاہت اور اعلیٰ ترین فطرت میں قیادت کی ایک ضروری شرط ہیں۔ آئم عدل عامہ باوشاہت اور اعلیٰ ترین فطرت میں قیادت کی ایک ضروری شرط ہیں۔ اور اگر سلاطین کی فطرت میں عدل کا وصف ہے تو پیغیروں کی خوبوں کے علاوہ کوئی دو سری خوبیاں سلطانوں کی خوبیوں سے زیادہ اعلیٰ نہیں ہو سکتیں۔

قدیم اور جدید ملتوں کے ذہب اور ریاست کے عظیم الرتبہ لوگ کہ می ہیں۔ انسان کو انسانی معاملات کے متعلق کسی بھی معاملہ میں انتہا تک چنچنے یا زیادتی برتنے کو نہیں کما گیا ہے۔ ایک طویل عرصہ گزرا انہوں نے یہ اصول قائم کیا تھا کہ تمام کاموں میں اعتدال بر ہر ہے۔ (43) تمام کاموں میں اعتدال کے فرض کو شریعت اور عشل نے بھی تشلیم کیا ہے۔ اس کے باوجود عدل نافذ کرنے میں سلطان کے لئے اثبتا پند ہوتا صفوری ہے۔ اگر سلطان میں عدل خاتی صفت نہیں ہے اور اگر اس کی دو سری تمام صفات عدل و افساف کی خواہش سے فیض رسانی نہیں کرتی ہیں تو اس کے بیٹوں' اعزہ و اقارب' غلاموں' تبعداروں' دوستوں' قاضوں اور حکومت کے عمدیداروں کے طریقہ کار ہیں' جو کہ ریاست کے کاموں میں اس کے ہم دست اور شرکاء ہیں' اس کے عدل کا اثر خاہر نہیں ہو پائے گا اور جب تک کہ سلطان کے تمام عمدیدار علول' اور افساف پند نہیں ہیں تو عام لوگ بھی ایک دوسرے کے ساتھ لین دین میں عدل کا احرام نہیں کریں گے' کوئی سلطان اس وقت علول کملائے گا جب کہ اس کے ملک میں احرام نہیں کریں گے' کوئی سلطان اس وقت علول کملائے گا جب کہ اس کے ملک میں کوئی بے افسانی باتی نہیں رہتی ہے۔ اور تمام خالموں کو کچل دیا جاتا ہے۔ اگر تنا ایک مظالم جاری رہجے ہیں تو سلطان علول اور غیر جانب دار نہیں ہے۔ سلطان اور اس کے عدیداروں کے عدل نافذ کرنے کی پہچان ہے ہے کہ مملکت میں شاذ ہی قہرو آفات نازل موستے ہیں اور اس پر آسانی نوتیں آتی ہیں۔

اخراجات کے معالمہ میں سلطان کے لئے ناانصائی معاف ہے۔ سلطان اپنے لئے اور اپنے خواریوں کے لئے ریاست کے خزانہ سے جو دولت لیتا ہے وہ ضروری ہے کیوں کہ بادشاہت اس وقت تک قائم نہیں رکھی جا سکتی جب تک کہ سلطان اور اس کے عمدیدار شان و شوکت سے نہیں رہتے ہیں۔ پھر بھی سلطان کو ہر خرج سے پہلے یہ خور کر لیما چاہئے کہ آیا یہ ضروری ہے اور اپنے حواریوں کی (ریاستی خزانہ سے) کفالت کرتے وقت اسے یہ نہیں بموانا چاہئے کہ وہ روز محشر میں جواب وہ ہے۔ اگر سلطان کو محوظ نہیں رکھتا ہے اور اپنے اور اپنے پیروؤں پر لاپروائی سے دولت صرف اپنے کو خوش رکھنے کی کوشش کرتا ہے تو اس کی حیثیت ایک زبردست روحانی خطرہ کی ہو جائے گی۔ اسے قطعی طور پر یہ معلوم ہونا چاہئے کہ جب کہ روحانی خطرہ کی ہو جائے گی۔ اسے قطعی طور پر یہ معلوم ہونا چاہئے کہ جب کہ دوسانی خطرہ کی ہو جائے گی۔ اسے قطعی طور پر یہ معلوم ہونا چاہئے کہ جب کہ دوسانی خطرہ کی ہو جائے گی۔ اسے قطعی طور پر یہ معلوم ہونا چاہئے کہ جب کہ دوسانی خطرہ کی ہو جائے گی۔ اسے قطعی طور پر یہ معلوم ہونا چاہئے کہ جب کہ دوسانی خطرہ کی ہو جائے گی۔ اسے قطعی طور پر یہ معلوم ہونا چاہئے کہ جب کہ دوسرے لوگ اپنی لذت و قبیش پر ریاستی خزانہ سے پیسہ خرج کرتے ہیں وہ روز محشر

میں (عوام کے بیہ کی اس بربادی کے لئے) جواب دینے سے قامر ہو جائے گا- (44)

لیکن جمال تک سلوات علاء دین مشاکح (45) باکمال وائش مند یا بابنر لوگول وائل مند یا بابنر لوگول وائل و لائل اشخاص مسافرول لاجار اور ضرورت مندول کے لئے سلطان کی بخشوں اور مدرسول اور صوفیاء کی خافتابول (46) کے لئے اس کی اراد معاش کا معالمہ ہے اور الیے تمام مواقع پر جمال اظام کی ضرورت ہے وہال خرضیکہ ان تمام باتول پر جمنا صرف کیا جائے گا انا بی سلطان کو اس دنیا بی زیروست کامیابی حاصل ہوگی اور آخرت میں مجمی زیردست اجر ملیں گے۔ ایسے معالمات میں خرچہ کی زیادتی یا کفایت شعاری میں مجمی زردست اجر ملیس کے۔ ایسے معالمات میں خرچہ کی زیادتی یا کفایت شعاری میں کی پر کوئی اعتراض نہیں کیا جا سکتا۔ اسی اصول کی بنیاد پر یہ کما گیا ہے کہ اجھے کاموں میں زائد خرچ نہیں ہو سکتا۔

(اس تعیمت کے سلسلہ میں زیل کی مثلیں وی می بیں:

1- فیر مسلم گروہوں اور بڑے بڑے جاگیرداروں نے شام کے والی ابو بعیدہ جراح (47) کے سامنے اس غربت کے خلاف احتجاج کیا جس میں خلیفہ حضرت عمر زندگی بسر کر رہے تھے۔ ابو عبیدہ نے انہیں اپنے جمع کئے مال غنیمت سے لدے ہوئے سات ہزار اونٹول کے ساتھ مدینہ جمیجا۔ انہوں نے دیکھا کہ مدینہ کے باہر تین دن مال غنیمت تقسیم کرکے خلیفہ خالی باتھ اپنے گھروائیں چلے گئے۔

2- برنی تاریخ عبای کی ایک عبارت نقل کرنا ہے جس کے مطابق ایک مرتبہ خلیفہ مامون نے عید کے سلسلہ میں استے تحاکف عطا کئے کہ خلافت کے جمع کئے تمام خزانے خالی ہو گئے اور کچھ عرصہ تک حکومت قرضہ پر چلی۔

3- خلیفہ مامون نے اپنے بیٹے عبداللہ کو اپنا جائھین مقرر کیا تھا۔ لیکن ایک دن اس نے انقاقیہ عبداللہ اور اس کے خدمت گارکی مختلو من لی جس سے اسے یقین ہو محمد طلب کیا اور عبداللہ کی نامزدگی کو منسوخ کرکے اپنے برادر معتصم کو اپنا جائھین مقرر کیا۔

## حواله جات

1- پیغبر اسلام کو کئی القاب دیئے گئے ہیں۔ برنی عام طور سے ان کے لئے «مصطفلٰ» کے لقب کو ترجیح دیتا ہے' میں نے ان کے لئے "مجر" کے لقب کا انتخاب کیا ہے یا اکثر جگہوں پر "the Prophet" "رسول" لکھا ہے۔

2- لینی فیروز شاه تغلق کا دربار

3- فاری مخلوطات کا پہلا مغی عام طور سے سیدھے ہاتھ سے شروع ہوتا ہے۔ الذا اگلا صغی اس ورق کا حصہ نہیں ہوتا اور یہ ممکن ہے کہ پہلا صغی تو رہ جائے لیکن بعد کے مخلت نکال لئے جائیں۔ یہاں پہلا صغی ایک ناکمل جملہ پر ختم ہوتا ہے جب کہ اگلا صغی ایک جملہ کے افتتام سے شروع ہوتا ہے "... اور اس کے تمام منصوبے غلا ہیں۔" یہ اندازہ لگا ہم پر رہ جاتا ہے کہ برنی نے اپنے "پیش لفظ" میں کیا لکھا ہو گا۔ تاہم اگر فالوائے جمانداری کا دوسرا نسخ مل جاتا ہے تو شاید اس میں برنی کا "پیش لفظ" کھل طور پر شال طے۔

4۔ اس کے بعد جو تشریح کی گئی ہے اس میں اساعیل سلانی کو اپنے پیروؤں سے یہ کتے ہوئے دکھایا گیا ہے کہ وہ خوف زوہ نہ ہول کیونکہ وہ سورۂ قرآن (58) "واقعی اللہ نے س لیا ہے" کی حفاظت میں تھا۔ اس سورۃ میں (دو سری باتوں کے علاوہ) اللہ منافقین کو یہ سنبیہہ کرتا ہے کہ وہ ہر جگہ موجود ہے اور ان کی سازشوں سے واقف ہے۔ قرآن کی سنبیہ اس بیان کے ساتھ ختم ہوتی ہے کہ "اللہ نے کما ہے کہ میں اور میرے ہادی غالب آئیں گے۔" کو سفاری خاندان کے مفصل بیان کے لئے دیکھئے گردیزی (Gardezi) کی زین الاخبار (ڈاکٹر ناظم کا ایڈیشن می 21۔ 10) میرخوند کی رو شہ السفا (نول کشور ایڈیشن می 4 می 9۔ 5) خواند میرکی حبیب السرح (ج 4 می 129) تمران ایڈیش ما 1371) اور نظام الملک کا سیاست خواند میرکی حبیب السرح (ج 4 می 129)

نامه (شفر Schefer) کا ایڈیشن من 11-11) انگریزی زبان میں مخفر بیانات (Schefer) نامه (Professor Browne) کی (I7-21) اور Professor Browne کی Su (Su کی استان کی استان کی استان کی استان کی تحقیقات کی تحقیقات کی تحقیقات کی تحقیقات کی جارے میں ہوگا کہ ان دو صفاری بھائیوں کے بارے میں ہمارے مصنف کی واقفیت کتنی خلط ہے۔

6- محمود کے فرزندو! محمود کے فرزندو کی اصطلاح سے یمال اور ہر جگہ تمام مسلمان سلاطین مراد ہیں۔ غرنوی خاندان کے آخری شنراووں کو غوری بھائیوں' غیاث الدین اور شماب الدین نے 2-1201ء میں نیست و نابود کر دیا تھا (طبقات ناصری' ص 27\_26)

7- و 8- صوفیاء کے رہے۔ خوش۔ قطب ابدال او آو اخیار افقیا وغیرہ ازمنہ وسطی کے اسلامی نصوف کے ایک عام طور سے تعلیم شدہ دعوے کے مطابق دنیا کو مسلمان صوفیاء یا اولیاء نے منظم رکھا تھا۔ ولی کے معنی دوست کے ہیں اور قرآن کہتا ہے " بے شک اللہ کے دوستوں کے لئے کوئی خوف نہیں ہے اور نہ پشیانیاں۔ " (سورہ 10 آیت 62) یہ کما جاتا تھا کہ صوفیاء کے دوستوں کے لئے کوئی خوف نہیں چار بڑار صوفیاء تھے جنیس کمتومین کما جاتا تھا اور جو ایک تھا کہ صوفیاء کے دارج تھے۔ صوفی مصنفین کا ان کی دوسرے سے واقف نہیں تھے۔ سب سے برتر صوفی غوث یا قطب باقطب الاقطاب کملاتے تھے۔ ان کے درمیان لبوائل او آلو ، عباء اور اخیار کے دارج تھے۔ صوفی مصنفین کا ان کی تعداد اور دارج کے دارج تھے۔ صوفی مصنفین کا ان کی تعداد اور دارج کی بارے میں اختلاف تھا۔ شخ علی جویری کے مطابق اخیار 100 تھے۔ ان تعداد اور مدارج کے بارے میں اختلاف تھا۔ شخ علی جویری کے مطابق اخیوب ولایت کی تعداد اور سب سے اوپر ایک قطب یا غوث ہوتا تھا۔ (کشف المجوب ولایت کی تھدیق کا بیاں ' ص 168 لاہور ' 1916ء کا ایڈیشن ) (ح)

9- شربیت کے لغوی معنی "راسة" کے ہیں۔ لینی رسول کا راسة ' برنی اسے یمال اور دو مربی جہتدین یا دو مربی جہتدین یا دو مربی جائیں کے معنی میں استعال کیا ہے جہنیں عالی مرتبہ مجتدین یا فقہاء اسلام نے مرتب کیا اور جو سلطنت کے قوانین یا ضوابط سے الگ ہیں جو سلطان اور اس کے افسران بناتے ہیں۔

10- سنت- سنت کے معنی روایت کے ہیں لینی ماضی میں جو ہوا اس کی تقلید کرنا میں اہم تین اہم ترین سنتیں ہیں۔ سنت الله ' سنت رسول اور سنت امت ' سنت رسول کے بارے میں

جمارے علم کی بنیاد رسول کی فرمائی ہوئی اور عملی زندگی میں برتی ہوئی باتوں کی روایتیں یا معتبر بیانات ہیں۔ اس لحاظ سے حدیث خبر اور روایت کی عربی اصطلاحات ہم معتی ہیں۔ میں نے ترجمہ میں ان کے لئے "Traditions" (روایتیں) استعمال کیا ہے۔

11- مختسب اور اميرداد كے لئے اس تعيمت كے اختام پر نوٹس ديكھتے-

12- یماں اور دوسری جگوں پر جمال کمیں بنی نے دارالسلطنت کا حوالہ دیا ہے اس سے مراد دیل ہے نہ کہ غزنی-

13- برعت- فنی افتبار سے برعت کے معنی جدت کے ہیں لینی کچھ ایسا کرنا ہو کہ رسول یا ان کے صحابہ نے نہیں کیا یا کچھ ایسا سوچا- "تمام جدتیں خطائیں ہیں" "کل برعتہ فی ذلال" اس کے باوجود بست می جدتوں سے کریز نہیں کیا جا سکا الذا برعتیں یا جدتیں دو قسموں میں منتسم ہو گئیں لینی برعت حنہ لور برعت سیہ- لیکن اس کے بعد بھی عام فلاح و ببود کے علادہ کوئی خارجی معیار نہیں تھا اور متعقب لوگ زندگی میں تقریباً ہر چیز کو اپنی مرضی سے "برعت" کہہ کر اس پر امن طعن کر سکتہ تھے۔

14- معتزلہ اور شخ بو علی سینا کے لئے اس نصیحت کے انتظام پر نوٹس دیکھئے۔

15- کمی دوسرے معروف مورخ نے ایسے عجیب لوگوں کا حوالہ نمیں ویا ہے-

16- دہریت- دہریت کی اصطلاح قرآن کی اس آیت سے لی گئی ہے- معلور وہ کہتے ہیں:
کوئی زندگی نہیں ہے بجو ہماری اس دنیاوی زندگی کے- ہم جیتے ہیں اور ہم مرجاتے ہیں اور
ہمیں کوئی تباہ نہیں کرتا ہے- " بس وقت (دہر) (سورہ 45 آیت 24)

17- نفیل بن عیاض قدیم دور کے ایک مشہور و معروف صوفی ہیں (دیکھتے مثل کے طور پر کشف المجوب نفیل بن عیاض کی سوانح کے بارے ہیں نوث من 78 المهور شرح 1931 اور شخ فریدالدین عطار سے منسوب تذکرہ الاولیاء نمبر 10) جب کہ تمام دو سرے مصنفین بید کستے ہیں کہ نفیل نے ہارون اور اس کے وزیر دونوں کو ڈائٹا ڈیٹا لیکن بمنی کی تصویر کشی کے مطابق نفیل نے ایک درباری کی طرح فلیفہ سے مفتکو کی۔

18- ابو سعير عيد الملك بن كريب الاسمعي 740ء من بعره من بيدا موا اور وبين 828ء من

انقال کر کیا طیعہ ہارون رشید اے اپنے بیٹے امین کے معلم کی حیثیت سے بغداد لایا۔ وہ اپنی بچیوں کے ساتھ بھرہ واپس چلا گیا۔ وہ بنیادی طور پر ماہر اسانیات تھا۔ عباس ظفاء کی تاریخ پر کوئی بھی کتاب اس نام کے ساتھ منسوب نہیں ہے۔ (انسائیکلو پیڈیا آف اسلام عجم میں میں 490)

19- قرآن' سوره III' آيت 159\_

20- جشید- ایران کا پیلا شای روایق خاندان پیش دادیان (ابتدائی قانون بنانے والے) کے عام سے موسوم ہے- جشید اس کا آخری فرمال روا تھا۔ رو شد الصفا سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ دوج کیم اس کا نام تھا اور رشید (آفاب) اس کا لقب تھا۔" اس کے اندر ہندوستانی دیو آئیم کو دیکھنا مشکل نہیں ہے۔ اپنے آخری ایام میں اس کا تنزل شروع ہو گیا' شراب میں چور رہنے لگا اور الوہیت کا دعویدار بن گیا' وغیرہ وغیرہ اور سیستان اور پھروہاں سے ہندوستان بھاگ جانے کے باوجود اسے اس کے کثر دشمن ضحاک نے جو کہ شام کا شنرادہ تھا پکڑ لیا اور اس کے دو کھڑے رو شد الصفا'ج اول' من 172'17 فاری اس کے علادہ' ما کس کی پرشیا بھی'ج اول' من 134)

21- کیومرث کیومرث بھر کا ہمارا مصنف بار بار حوالہ دیتا ہے 'ار افی روایات کے مطابق پیش دایان شاہی خاندان کا بانی تھا۔ رو نتہ الصفا کا بیان ہے کہ عوام نے دنیا کے معلمات میں افرا تفری کو دیکھتے ہوئے کیومرث کو اپنا بادشاہ ختن کر لیا۔ فردوی لکھتا ہے کہ "پہلا بادشاہ جس نے انسانوں پر حکومت کی کیومرث تھا جو تمام بادشاہوں کا رہبر تھا" کیومرث کے معنی ہوتے ہیں "نوع انسان کا باب" لیکن ایرانی اور اسرائیلی روایات میں تال میل پیدا کرنے کی خوش سے یہ اعلان کیا گیا تھا کہ کیومرث آدم" کا بیٹا اور پنجبر شٹ کا جڑواں بھائی تھا 'اسے خوش سے یہ اعلان کیا گیا تھا کہ کیومرث آدم" کا بیٹا اور پنجبر شٹ کا جڑواں بھائی تھا 'اسے حکم التی سے اور موروثی جائیتی کے اصول کی بنیاد پر بنایا گیا تھا اور اس کے اسخاب کے واقعہ کو فراموش کر دیا گیا۔ رو نتہ الصفا کے مطابق "تاریخ کے عالموں میں اس کی نسل کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ علماء کا ایک کمتب اسے آدم کا سب سے بوا بیٹا کہتا ہے اور امام غرائی نے اپنی تھنیف نصیحت الملوک میں اس توضیح کی جایت کی ہے۔" (دیکھتے رو نتہ الصفائی خوالی نم اول ' می 166)

22- لوح محفوظ - قرآن کی اس آیت کی طرف حوالہ ہے "بے شک لوح محفوظ میں قرآن مجید ہے۔ " سورہ 85 آیات 22-21) اللی تصور جو انسان پر نازل ہوا اور جس کا نزول ہو تا ہے، قرآن اور اس سے پہلے کی مقدس کمابوں میں ہے، اللی تصور، اللی ذہن میں جس کا نزول نہیں ہو تا وہ لوح محفوظ ہے۔ اسلامی روایت کے مطابق لوح محفوظ تک کسی انسانی آگھ کی رسائی نہیں ہو سکتی حتیٰ کہ سلطان کے درباریوں کی آگھوں کی مجی وہاں تک رسائی نہیں۔ (ح)

23- 'مقام' اور 'حال' "مقام" آیک صوفی اصطلاح ہے جو "حال" کے ساتھ لازم و ملزوم ہے۔ خدا تک نفس کی روحانی رسائی کا مفصل خاکہ کھینچنے کے لئے اس پر عمل کیا جاتا تھا۔ تمام صوفیا کے مطابق گئتہ آغاز تو یہ تھا۔ گئتہ عروج' جمال تک پنچا جا سکتا تھا' اللہ کی خشاء کے آگے رضا کا تھا۔ اب نفس انسانی کے سفر کی ہر منزل کا دو طرح سے معائنہ کیا جا سکتا تھا لینی اس کی ترق کی روشنی میں اور یہ جس مقام پر تھا اس کی یا اس کے "حال" کی روشنی میں۔ یقینا اس دور کے کسی بھی ممتاز صوفی نے یہ تسلیم نہیں کیا ہو گا کہ سلطان کے مشیر کسی "مقام" پر شخے اور وہ بھی کوئی اور نہیں بلکہ پنجبروں کے "مقام" پر۔ ان کا "مقام" قبل توبہ کا تھا اور ان کا "صال" گناہ گاری کا تھا۔ (ح)

24 سکندر اعظم- ایرانی روایات کے سکندر اور تاریخ بونان کے سکندر اعظم کو بوری طرح ایک نہیں سمجھا جا سکا۔ ایرانی عوام کے پاس سکندر کی کوئی زندہ یاد نہیں تھی اور نہ ہی اس کے لئے کوئی روایتی نفرت ہی تھی۔ انہیں سکندر کے بارے میں فارجی ذرائع سے واقفیت حاصل ہوئی تھی۔ باتی واقفیت فرودی اور شعرا نے اور سب سے زیادہ نظائی منجوی نے اپنی دو سکندر ناموں کے ذریعہ کروائی۔ اس موضوع پر پروفیسر براؤن نے اپنی دو سکندر ناموں کے ذریعہ کروائی۔ اس موضوع پر پروفیسر براؤن نے اپنی (Litrary History of Persia)

25- اردشیر بابکان- اردشیر بابکان جس نے 240ء سے 266ء تک حکومت کی- اس نے امران سے پارتھائی حکومت کی- اس نے امران سے پارتھائی حکومت کا خاتمہ کیا اور مشہور ساسانی خاندان کی بنیاد والی-

26- و 27- نوشیروال (578-531ء) اور بزر بھر- نوشیروال سامانی خاندان کے عظیم

بادشاہوں کے سلسلہ کا آخری بادشاہ تھا۔ وہ اپنے عدل کے لئے مشہور تھا لیکن اس کا عدل طبقاتی عدل محسوس ہو تا ہے۔ اس کی عوام الناس کی بھتری کے اقدام کے ظاف مزاحت کی وجہ سے ان میں بے اطبیتانی پیمیلی اور ایران پر اسلام کی فئے ناگزیر ہو گئی جمال تک بزر بھر (یا بزر کمر) کا سوال ہے مربری سا مکس لکھتا ہے کہ اس غیر معمولی فخص نے پہلی مرتبہ شامی توجہ اس وقت حاصل کی جب وہ اس کے بیٹے ہرمز کے آئالیق کی حیثیت سے کام کر رہا تھا۔ ہرمز نے پہلے تو آئالیق کی حیثیت سے کام کر رہا تھا۔ ہرمز نے پہلے تو آئالیق کی حوق اور جوش کا برا منایا لیکن آخر میں اس کا دلی احزام اور لخاط کیا۔ بزر گمر کو جلد بی وزیر بنا دیا گیا اور نوشرواں کی بہت می اصطلاحات تھا اس کی ملاحیت سے منسوب کی جا سکتی ہیں۔ (یرشیہ ج اول می 460)

28- مجلس رائے- مجلس رائے وہی مجلس خاص ہے جس کا برنی اور دور سلطنت کے دو سرے مور خین بارہا حوالہ دیتے ہیں- مجلس عام یا ارعام بی سلطان علانیہ ملک کے کام انجام دیتا تھا مجلس رائے بی سلطان اور اعلی عمدیدار کے درمیان جنیں اس نے طلب کر رکھا تھا وازدارانہ معالمات پر سختگو ہوتی تھی۔ برنی نے اپنی تاریخ فیروز شاہی میں ان سختگوؤں کا لب لباب دیا ہے۔ اس طرح کی صلاح اس وقت ضروری ہوتی ہے جب کہ تمام اعلی افقیارات ایک بی مخض کے ہاتھوں میں ہوں۔ برنی اس تھنیف میں مجلس خاص کے دوسرے متوازی بام بھی دیتا ہے۔

29- والذى: والذى ايك مشهور و معروف عرج مورخ تما جو 130 بجرى على مدينه على بيدا بوا تما- وه مامون ك وور خلافت على قاضى تما اور اس بارون رشيد نے بحى قاضى مقرر كيا بوا تما- وه مامون كو اپنى مرضى كا عامل مقرر كيا تما اور اس كى فوقيت كا اندازه اى سے لگايا جا سكتا ہے كہ عظيم الرتبہ خليفه ان فرائض كو ذاتى طور پر انجام ديتا تما- ابن قديم كى سخمور "فهرست" على "تاريخ مخفر" نام كى كى كتب كو واقدى كے ساتھ منموب نهيں كيا مشمور "فهرست" على "تاريخ مخفر" نام كى كى كتب كو واقدى كے ساتھ منموب نهيں كيا كيا ہو گا- "مرف كيا ہے ہو گائه كتاب كى حيثيت سے باتى ره گئى ہے" كيان ابن اس كى كتاب "المغازى" بى ايك جداگانه كتاب كى حيثيت سے باتى ره گئى ہے" كيان ابن اس كى كتاب "المغازى" بى ايك جداگانه كتاب كى حيثيت سے باتى ره گئى ہے" كيان ابن اس كى حيث معلومات عاصل كى بيں (انسائيكلو پيٹريا آف اسلام " بى چمارم " ص 105 نيز ابن بيت كچھ معلومات عاصل كى بيں (انسائيكلو پيٹريا آف اسلام " بى چمارم " ص 105 نيز ابن

خلکان کی پورا فیکل و کشری سلین کا ترجمه 'ج سوم' ص 61)

30- بنی کا بید بیان قالبًا صحیح ہے (دیکھنے الغری مترجم C. E. J. Whithing می 90) ان صحابہ کو حضرت علی کا مشیر شار کرنے میں برنی قالبًا غلطی بر ہے۔ سعد بن وقاص عبداللہ بن عمر اور عثبن بن زید علی اور معاویہ کے ورمیان ہونے والے تازعہ میں قطعی طور پر غیر جانب وار شھے۔ (انسائیکلو پیڈیا آف اسلام 'ج سوم' میں ، مغیرہ بن شعبہ کو خلیفہ حضرت عرش نے کوفہ کا والی مقرر کیا تھا اور جب 50 یا 51ء میں اس کا انقال ہو گیا تو اس کی جگہ اس کے باپ کے بیٹے مشہور و معروف زیاد نے سنھالی (Muir) کی وروف نیاد نے سنھالی (Muir) کی وروف اور 295) (ح)

31- بنی دوسرے مسلم معتفین کی طرح ایران کے تبل اسلام کے بادشاہوں کے لئے کری اور بازنطینی شہنشاہوں کے لئے "فیصر" کی اصطلاحات استعال کرتا ہے-

32- "نائخ" اور "منوخ" آیات قرآن مسلم علاء میں اس موضوع پر بہت زیادہ اختلاف ہے۔ قرآن کے پرزور اور صاف اعلان کی روشنی میں۔ ایک مشہور آیت جے بنی نقل کرتا ہے۔ اس اصول کو عام طور سے تتلیم کر لیا گیا ہے کہ قرآن کے پچھ احکام نے سابقہ قرآنی احکام کو منوخ کر دیا ہے (ایسے ہی پنجبر کے سابقہ احکام اور پچپلی وحیاں بھی) لیکن اس مسئلہ پر اختلاف رہا ہے کہ کون سے احکام منوخ کئے گئے ہیں (ح)

33- سوره 2 ركوع 13 آيت 106

34- یہ قدیم تاریخ اسلام کا ایک مشہور واقعہ ہے۔ مرتدین نے زکوۃ اور عبادات میں کی کا مطالبہ کیا لیکن خلیفہ حضرت ابو برنے مصالحت کی تمام تجاویز سے انکار کر دیا کیونکہ اگر اسلام (رسول اکرم کی وفات کے بعد) مصالحوں سے شروع ہوا تو ایک ایبا وقت بھی آئے گا جب مصالحوں کی وجہ سے اس کی موجودہ شکل ختم ہو جائے گی۔ انہوں نے جماد کا فیملہ کیا اور فتح صاصل کی۔ (دیکھنے Muir کی Caliphate کی 18-38 اور الفخری می 70-71)

35- وكيمة Muir كل Caliphate من 515-516 أور الفحرى من 229-230

36- سیر برنی کا بے بنیاد خیال ہے جو شہادتوں پر مبنی نہیں ہے۔ کئی مورخین نے سومناتھ

كے لئے كوچ كا تذكرہ كيا ہے ليكن كى نے بعى والد بارى كا حوالہ نہيں ويا ہے۔

37- خرو پرویز سامانی شمنشاہ خرو پرویز (628-590ء) نے اپنے دور کا آغاز انجمی طرح کیا لیکن آخر میں تنزلی کی طرف ماکل ہو گیا۔ اسے اس کے افسران نے معزول کر دیا اور اسے سخت اذبیتیں پنچا کر مار ڈالا (دیکھئے سا کس کی پرشیا ،ج اول ' ص 787-478 اور رو شہ السفا ، ج اول ' ص 787-478 اور رو شہ السفا ، ج اول ' ص 225-266)

38- اباحق- اباحتی کے لغوی معنی وہ لوگ ہوں کے جو ممنوعہ چیزوں کو جائز قرار دیتے ہیں-من اور اس کے جمعصروں نے اساعیل مروہوں کے لئے اس اصطلاح کو استعل کیا ہے جن کے ظاف یہ الزام تھا کہ انہوں نے اباحت کی اجازت دے رکمی تھی۔ اندا امیر خرونے سلطان علاؤ الدین تنظی کی ان اساعیلیوں کو دی ہوئی ہولناک سراؤں کا حوالہ دیتے ہوئے لکھا ہے: "الاحتیوں کو ان کے فعلول کے لئے ممل علم کی سزا منائی می- اس کے بعد شریعت کے سعادت مند حای نے تمام اصحاب اباحت کو اینے سامنے بلوایا۔ دیانت دار محتبول کو ان میں سے ہر ایک کی گرفت کرنے اور ان کی مجلوں کی عمل تحقیقات کرنے کے لئے مقرر کیا گیا۔ یہ پہ چلا کہ ان بے شرم ذلیلوں میں ماؤں نے اپنے خود کے بیٹوں کے ساتھ اور خالاؤں نے اپنے بھانجوں کے ساتھ مباشرت کی تھی۔ باپ نے اپنی بیٹی کو اپنی زوجہ بنا لیا تھا اور بھائیوں اور بہنوں کے درمیان ناجائز تعلقات تھے۔ ان تمام لوگوں مردوں اور عورتوں سب کے مرول پر سزاکا آراہ چلایا گیا.... لوہ کے دانوں والے آرہ نے ان کے سرول پر اونچ اونچ تبقی لگائے جن میں سے خون کے آنو بمہ رہے تھے۔ وہ جو ایک "حزب ينال" سے ايك ہو كئے تھے اب كھلے عام آرہ سے دور ہو گئے تھے اور وہ جان جس نے دو سری جان سے وصل کی خواہش کی تھی اسے اپنے بی تن سے جدا ہونے کے لئے مجور کر دیا۔" (خسرو کی خزائن الفقرع' ترجمہ پروفیسر حبیب' ص 12) ضیاء الدین برنی' تاریخ فیروز شادی میں الی ہی سزاؤں کا ذکر کرتا ہے (اصل فاری من 336) یہ الزام وسیع طور پر نگایا تو گیا تھا لیکن یہ کی بنیاد کے بغیری نگلیا گیا تھا۔ اساعیل تحریک کے مختر ذکر کے لئے پروفیسر برنارڈ ليونس كا بهت عمده رساله The Origins of Islamism ويكين O'Leary كي History of the Fatamid میں بھی اساعیلوں اور قرملیوں کی ابتدا کے بارے میں ذکر

كياكيا ب (ص 1-50)

39- بہتر فرقے۔ "بہتر فرقے" کی اصطلاح اسلام کے بہتر گروہوں یا ونیا کے بہتر زاہب دونوں کے لئے استعمال کی مئی ہے۔ بنی اسے آخری معنی میں استعمال کرتا ہے۔

41 علاء دنیا ازمنہ وسطی کے مسلمان مفکروں نے علاء کو دو گروہوں میں منتشم کیا تھا

40- موره 51 آيت 56

(الف) ویوی اور (ب) ونیاوی - وہ تمام علاء جو اپنے دبی علم کو ذریعہ معاش بنا لیتے تھے انہین و علماء ویا " کے تحت رکھا جا تا تھا اور ان پر یہ الزام عائد کیا جا تا تھا کہ انہوں نے مادی فوائد کے لئے اپنے دین کو بچ دیا تھا' خاص طور سے اس وقت جب کہ وہ ریاست کی خدمت میں قاضی' صدر وغیرہ کی حثیت سے داخل ہو جاتے تھے کیوں کہ اس منصب پر پہنچ کر انہیں سلطان اور اعلیٰ عمدیداروں کی خواہشات کے مطابق فمادی جاری کرنا ہوتے تھے۔ اسلای صوفی اوب ریاست کی خدمت میں رہنے والے علماء کی لعنت ملامت سے پر تھے (ح) معنی اوب ریاست کی خدمت میں رہنے والے علماء کی لعنت ملامت سے پر تھے (ح) میں ہوا۔ افلاطون الی۔ تمام یونائی تصانیف کا عربی میں زیاوہ تر ترجمہ عظیم عباسیوں کے دور ہی میں ہوا۔ افلاطون اور ارسطو کی سیای تصانیف کا مسلمانوں پر کوئی روعمل نہیں ہوا۔ قرون مابقہ کے ان دو عظیم مقرین نے شمری ریاست کو سیاس تنظیم کی آخری شکل قرار دیا تھا اور تمام غیر یونائیوں کو جاتل کمہ کر خارج از بحث کر دیا تھا۔ ازمنہ وسطی کے مسلمانوں کے لئے تراہ تھا۔ اس طرح کے اصول ہے معنی بیان کو ان سے منسوب کرنے کے لئے آزاد تھا۔ اس ارینی مصنف اپنی پیند سے کی بھی بیان کو ان سے منسوب کرنے کے لئے آزاد تھا۔ اس کی منطق اور خاص طور سے اس کی منطق کے بر عکس سائنس کے متحلق مضامین پر ارسطو کی تصانیف اور خاص طور سے اس کی منطق کے برعکس سائنس کے متحلق مضامین پر ارسطو کی تصانیف اور خاص طور سے اس کی منطق

ش 370-364) (ح)

43 - ارسطونے اپنی "اظاقیات" میں یہ اصول رکھا ہے کہ دو انتاؤں کے درمیان اعتدال

مسلم سیکوار خور و فکر کا نکته آغاز بنی- افلاطون کا اثر اتنا وسیع نمیس تما لیکن اس کا نظریه علم

اور نظریہ اشکال کا اسلامی فکر کے اعلیٰ ترین احاطہ میں خاصا اثر تھا۔ اسے "الی" کما گیا کیوں

كه "الهيات" كے ميدان ميں وہ مسلمانوں كا رہنما تھا۔ (ديكھتے كتك الملل والنه) فارى

ایک خوبی ہے لیکن بہت سے مفکرین نے ارسطو سے بالکل جداگانہ ہو کر یمی اصول قائم کیا ہے۔ برنی بہت شوق سے اس خیال کو بیان کر ہا ہے۔

44- اس پیراگراف کی دلیل کو صرف سلطان علاؤ الدین ظی اور بیانہ کے قاضی مغیث الدین کے درمیان ہونے والی مفتلو کی روشنی ہی میں سمجما جا سکتا ہے (آریخ فیروز شاہی، اصل فارس، من 294-293)

45- شخ (جمع مشائخ)- اس زمانہ کے صوفیاء کی فنی اصطلاح کے مطابق شخ سے مراد وہ صوفی ہے جہ اس کے پیر نے ایک ظافت نامہ دے کر کسی تسلیم شدہ سلیلے میں مرید بنانے کی اجازت دی ہے، آگر شخ سید تھا (یعنی آل رسول میں سے) تو وہ خواجہ کملانے کا مستحق تھا۔ (ح)

46- خانقاہ: مولانا جامی کے خیال کے مطابق (نفسحات الانس فاری میں 32-31) مسلم صوفیاء کے لئے پہلی خانقاہ ایک عیمائی فرماں روا نے ملک شام میں رملا کے مقام پر نتمیر کروائی متی - دور سلطنت میں ہمیں دو طرح کی خانقابیں ملتی ہیں۔ ایک تو جماعت خانہ جو صرف ایک ہال پر مشتمل ہو تا تھا جس میں تمام مرید رہتے تھے اور دو سری خانقاہ جو بڑی ممارت ہوتی تھی اور جس میں کم از کم نملیاں صوفیاء کے لئے علیحدہ کروں کا انظام ہو تا تھا چشی صوفیاء نے خانقاہ میں رہنے کی اجازت نہیں دی تھی لیکن سروردی صوفیاء اپنی خانقابوں کی حمایت کرتے تھے۔

47 مشہور سپہ سالار خالد بن ولید کی بارنطینی فرج کے خلاف برموک کی فیملہ کن جنگ میں فنخ حاصل کرنے کے بعد انہیں جنگ میں فنخ حاصل کرنے کے بعد انہیں حضرت عراق نے محم دیا کہ وہ ابو عبیدہ جراح کو ذمہ داری سونپ دیں۔ Muir کی حضرت عراق کی نصانیف میں حضرت عراق کے اسلامی تاریخ کی کئی تصانیف میں حضرت عراق کے ایک شاندار فنخ کے بعد خالد کو برطرف کرنے کے اقدام پر بحث کی گئی ہے۔

ارتقاء

ترقی پیند فکر کا ترجمان اداره: حسن علبه' واجد بشیر' راحت سعید 8 الاحمد مینشن- بلاک B/13/ گلش اقبل یونیورشی روژ' کراچی

اج ایڈیٹر: اجمل کمل

316 مدينه شي مل- عبدالله مارون رود مدر كراجي 74400

☆

آواز

تحرال: رفيع الله شهاب ايثه ينز: محمه شعيب عادل 31- سيكننه فكور من حفيظ سينز عن كلبرگ لامور 54660

☆

شب خون الديرُ: مش الرجهان فاروقی پوسٹ بکس 13- اله آباد 211003 اندیا مد

سنگت

مری لیب فاطمه جناح روو ' کوئنه

## لكصنے والوں كا تعارف

ہینک ولیں لنگ: لائڈن بونیورٹی ہالینڈ' تاریخ کے پروفیسروں-حمزہ علوی: سابق پروفیسرسوشیالوجی' مانچسٹر بونیورٹی

: انجمن برائے فروغ تعلیم لاہور میں سینئر ریسرچ اسکالر ہیں

كورنمنك كالج لامور شعبه آريخ مين اسشنث پروفيسرين

ى : ۋائرىكىرا- ب- ت ريسرچ انسنى نيوث كامور

مزدور جدوجهد ایدیش: فاروق طارق جدوجهد سینشر- 40 ابیث رودُ کلهور

众

جفائش ایڈیٹر: توقیر چنتائی رمیا بلازہ۔ ایم اے جناح روڈ کراچی

عوامي منشور

چیف ایڈیٹر: طغیل عباس 261-C/II سینٹرل کمرشل اریا طارق روڈ پی ای سی ایچ ایس' کرا پی ⇔

طبقاتی جدو *جمد* ایریئر: منظور احم 105 منگل مینشن سیننه فلور را کل پارک کشمی چوک ٔ لامور فون 6316214